# NÂGÂNANDA

OF

# S'RÎHARȘA

#### EDITED

with an Introduction, prose-order and translation of every verse, translation of all important passages, notes critical and explanatory and Appendices

BY

Raghunath Damodar Karmarkar, v. 1.

Professor of Sanskrit,

New Poons College, Poons.

First edition-1000 copies.

1919

Sole Agent: M. V. Agashe, Book-seller and Publisher, Budhwar Peth, Poona City.

All rights reserved by the author.

भारत क्रमांक विभाः

#### DEDICATED

TO

THE SACRED MEMORY OF MY BROTHER-IN-LAW.

The Late Mr. Krishnarao Madhavarao Oka B. A. LL. B. who ever since his study of this play at the college in 1893, had been deeply imbued with its lofty teaching of self-sacrifice and devotion to parents, and who toiled throughout his life to do good to others until he died broken-hearted on the 15th of January 1919, within a month of the demise of his beloved mother.

がらかってひゃかなななななななるととなると

### PREFACE.

This edition has been brought about on the same lines as my edition of Malavikagnimitra published last year, except that no Sanskrit commentary is given. The cordial reception given to my edition of Malavaikagnimitra last year has emboldened me to prepare this edition which it is hoped will receive a similar encouragement from the public. The new method of numbering the lines introduced in my last work, which was found so very useful for comparing different editions, has been followed in this edition also. Every verse is taken as a fresh starting point for counting up the lines. Thus the symbol II. 10. 43. on P. 33 of the notes, means the 43rd line from the tenth verse in the second Act, i. e. the Roman figure represents the Act, the next Arabic figure, the number of the verse, and the last figure, the line from the verse denoted by the first Arabic figure. On every even page, the line from the text explained on the top of the page is given, while on every odd page. the line from the text explained at the bottom of the page is given. I have given the prose order of every verse in order to assist the student in understanding the verses thoroughly.

I have to express my deep sense of gratitude to Dr. S. K. Belvalkar M. A. Ph. D. of the Deccan college for lending me the Calcutta edition of the play, and to Dr. P. D. Gune M. A. Ph. D. of the Fergusson college, for making some valuable suggestions. In determining the text, I was particularly helped by the excellent Trivandrum edition. I also had occasion to consult the editions by Messrs Bhanap and Paranjpye, and the Madras edition. I must also thank Mr. Shankarrao Joshi, the energetic manager of the Chitrashâlâ Press, for printing the book so quickly and so well.

The book is printed on excellent paper and no effort is spared to make the book attractive both as regards its contents and its get up. How far I have succeeded in this attempt, it is for the reader to judge. I hope in the end that the edition would prove useful to those for whom it is intended.

New Poona College May 1919. R. D. Karmarkar

क्रम

विभ

Simulative the Father of the hard.

Microsom—Brother of the hard.

Microsom—Brother of the heroine, the Siddha Crown Frince.

Sankhachida—The serpent, violing-designate to Garada.

Catada—The land of birds and enemy of serpents.

Virinsaka—The friend and companion of the hero.

Virinsaka—Attendants in the Epyal house-hold.

Kanobukin—Superintendent of the haren.

Tapasa—A sage.

The Doorkeeper, Kinkara.

WOMEN

Malayavati.—The heroine and the Siddha Princess.

Devb.—The mother-to-law of the heroine.

Vridha.—The mother of S'ankhachilda

Gauri.—The Godders.

Chatualka and Mancharika.—Maids.

#### INTRODUCTION.

#### I THE AUTHORSHIP OF NAGANANDA.

In the prologue to Någånanda, we have the following passage put in the mouth of the Sûtradhâra, अद्याहमिन्द्रोत्सवे सबहुमान-माहूय नानादिग्देशागतेन राजश्रीहर्षदेवस्य पादपद्मोपजीविना राजसमृहेनोकतः। यथास्म-त्स्वामिना श्रीहर्षदेवेन ... नागानन्दं कृतं ... तत् ... त्वया नार्टायतव्यमिति । Thus the play is attributed to S'riharsa, a monarch with a circle of feudatory princes to wait upon him. Now there are as many as five different individuals possessing the same appelation S'rîharsa, known to Sanskrit literature (1) the younger brother of the author of Kavyapradipa (2) the author of Naisadhakavya (3) the king of Kashmir to divert whose queen Somadeva wrote Kathasaritsagara (4) the father of Munja and the grand-father of king Bhoja of Dhara (5) the king of Sthanes' war. The question is therefore which one of these five is the author of Nagananda and it is by no means difficult to solve. There is unimpeachable chronological evidence by which the first four are eliminated and the authorship undoubtedly belongs to the king of Sthânes'war. Nagananda as well as Priyadars'ika and Ratnavali † are quoted in the Das'arapa of Dhananjaya who was at the court of Munja and thus lived before 995 A. D. which is the date of Munja's death. The Naga. and Rat. are quoted by name in the Dhvanyaloka, the author of which work lived in the reign of king Avantivarman of Kashmir (855-883 A. D. ). The Rat. is quoted by Damodaragupta, the minister of king Jayapida in his Kuttanimata ( close of the 8th century ). It is clear therefore that the author of Nagananda could not have lived later than the 8th century.

<sup>†</sup> It is shown below that these three plays are by one and the same author.

The younger brother of the author of Kavyapradipa was no king and lived about the middle of the 15th century. The author of Naisadhacharita similarly was no king, but was patronized by the king of Kanoj, as he himself informs us in the last stanza of his Naisadhackavya (ताम्ब्र्यमासनं च दमते यः काम्ब्रुक्तेश्वरात ।) and he lived about the end of the 12th century. The king of Kashmir lived about 1089—1101 A. D. The father of Munja must have lived before 974 A. D. as Munja is known to have reigned about 974—995 A. D. These four therefore could not have written our play as they all are later than the 8th century.

King Harsa of Sthânes'war, who reigned from 606 A. D. to 647 A. D. and who was the patron of Bâna must have been the author of the present play. The following passage from the 'Records of the Buddhistic Religion' by I-tsing published in Chinese about 691 A. D. puts the matter once for all beyond any shadow of doubt. 'King S'ilâditya\* versified the story of the Bodhisattva Gimutavahana (ch. 'cloud-borne'), who surrendered himself in place of a Nâga. This version was set to music (lit. string and pipe). He had it performed by a band accompanied by dancing and acting, and thus popularised it in his time' (P. 163-164, translated by Takakusu). I-tsing had come over to India in 671 and had studied at the University of Nalanda for ten years. His testimony is therefore very valuable.

#### II PRIYADARS'IKÁ, RATNÂVALÎ AND NÂGÂNANDA.

That Priya., Rat. and Naga. are by one and the same author can be very easily proved. The passage from अल्मातिविस्तरेण (I. 2. 2.) to the end of the 3rd verse in the prologue of Nagananda is repeated mutatis mutandis in both Priya. and Rat. The verses व्यक्तिव्यवस्था ... (I. 14) and अन्तः पुराणां विद्तितव्यवस्थः ... (IV. 1) from the Vagananda are to be found in Priya. as III. 10 and III 3 respectively. Internal evidence as regards language and

<sup>\*</sup> This was the title of Harsa as Hiuen Tsang tells us.

ideas in the plays concerned clearly shows that one author is responsible for them. As Mr. S. P. Pandit in his introduction to Málavikágnimitra has remarked 'Every great writer, whether of prose or poetry, has always a settled style of composition. This is especially the case with those poets and authors who take delight in an easy and natural expression of their thoughts, and never surrender their good sense and fondness for perspicuity to a laboured and obscure style of writing. Whatever is natural and ordinary will be frequently repeated in the writings of one and the same author. ... It is the repetition of those analogous expressions, phrases and ideas, with a characteristic frequency in each of the compositions that is of importance in determining the identity of their authors. ' The following are some of the expressions and words used in both Nagananda and Ratnávali. भो वयस्य प्रेक्षस्व प्रेक्षस्व, वयस्य सम्यगुपलक्षितं, सांखि अतोऽपि मे सन्तापोऽधिकतरं वाधते, दास्याःपुत्रि, लघु, इताश etc. The following the analogous expressions and ideas to be found in Nagananda and Ratnavali: न्याच्ये वस्मैनि योजिता: प्रकृतय: eto. ( I. 7. ) and राज्यं निर्जितशत्रुं योग्यस्त्र्जिवे न्यस्तः समस्तो मर: etc. ( Rat. I. 9. ) भगवन् कुसुमायुध येन त्वं रूपशोभया निजितोऽसि तस्य त्वया न किमपि कृतम् । मम पुनरनपराद्धाया अध्यवलेति कृत्वा प्रहरन्न लज्जसे। ( II. 0. 63-65 ) and भगवन् कुसुमायुध निर्जितसकळसुरासुरो मृत्वा कथं स्त्रीजनं प्रहरत्न लज्जसे। ( Rat. II ); भो वयस्य प्रच्छादयानेन कदलीपत्रेणेमां चित्रगता कन्यकाम्। (II. 10. 5) and भो वयस्य प्रच्छादयैताच्चित्रफलकमनेन कदलीपत्रेण। ( Rat. II ); दृष्टा दृष्टिमधो ददाति etc. ( III. 4 ) and प्रणयविशदां दृष्टि वनने न ददाति शङ्कया etc. ( Rat. III. 9 ); the whole of the scene in which the heroine tries to hang herself at the As'oka tree and is ultimately rescued by the king, occurs in Naga. II as well as in Rat. III. The following are some of the similar expressions and ideas in Nagananda and Priyadars'ika: कन्यका हि निर्दोष-दर्शना भवन्ति (I. 14. 15) and निर्दोषदर्शना कन्यका खिल्यम् । (Priya. II.); अये मध्यमध्यास्ते नभस्तलस्य भगवान् सहस्रदीधितिः ( I. 19. 9. ) and अये कथं नभीमध्यमध्यास्ते भगवान् सइस्नदीधितिः । ( Priya. II ); कि मधुमथनो वक्षः स्थलेन लक्ष्मीमनुद्रहन् निर्वृत्तो भवति । ( II. 0. 104 ) and मधुकरो मालती प्रेक्ष्या-मिनवरसास्वादलम्पट: कुतस्तामनासाच स्थिति करोति । ( Priya. III ); आवेदय

ममारमीयं पुत्र दु:खं सुदु:सहम् । मिय संक्रान्तमेतत्ते येन सद्धं मिवश्यति ॥ ( V. 9. ) and अस्मै तावदेतं इत्तान्तं निवेध सद्धवेदनमिव दु:खं अरिष्यामि । ( Priya. III ). Even a greater similarity is to be found in Priya. and Rat. Both are Natikas, having only four Acts. Both praise S'iva and Gauri in their Nandi. Both refer to the love-affair of Vatsaraja. In both the heroines are offered ultimately to the king by Vasavadatta, and the heroines suffer in a similar manner. Vidûsaka receives presents from Vasavadatta in both plays. There is a similar description of trees in the garden in both and so forth.

There is no doubt that Priyadars'ikû was written first. The play is a very small one and the poet freely imitates Kâlidâsa's Málavikágnimitra. Mr. S. M. Paranjpye thinks that Nágánanda was the second play and Ratnavali the third play of Harsa. He says that Rat. is superior to Nagananda, and that the scene in which the heroine attempts to hang herself was used in Nagananda first as it is found in the original story of Gunadhya, and next in the Ratnavali, the poet being evidently well pleased with it. We cannot agree with Mr. Paranjpye. We think that Nagananda was written the last. We cannot regard Rat. as in any way superior to  $N\'ag\^ananda$ .  $N\'ag\^ananda$  describes the lofty sentiment of self-sacrifice and love for parents and the S'rngàra sentiment is only introduced as a sort of conventional affair. It is quite impossible, we think, that an author after having depicted such noble sentiments, the heroic self-sacrifice on which the Gods themselves throw incense, of Jimitavahana who regards his marriage with Malayavatî, useful only in so far as it gives him an opportunity to sacrifice himself for the sake of the serpent-it is impossible that an author would degrade himself by describing earthly sensual love once more. Harsa must have read the original story of Gunadhya long before he wrote Nagananda. He inserted the scene which he apparently liked most and which Mr. Paranjpye alludes to above, in the Rat. first and was glad to use it again in Nagananda which he must have written when he became definitely inclined towards Buddhism. Priya, and Rat. as we have already remarked above, are very similar to each other and no long period must have elapsed between their composition. It is most unlikely that the author should have taken leave of Vatsaraja with the Priya, then written Nagananda and then again returned to Vatsaraja for Ratnavali.

Some critics think that the author of Nagananda which praises Buddha in its Nandi, and which teaches Ahimsa, the cardinal doctrine of Buddhism and thus bears a Buddhistic stamp, could not have written Rat. and Priya. which both praise S'iva and Gauri in their opening verses, showing that their author must have been a follower of Hinduism. are others again who hold that Nagananda in spite of its praise of Buddha, does not possess the Buddhistic stamp at all. Their arguments are that the doctrine of Ahimsa is a doctrine of the Upanishads, that the hero Jîmûtavâhana reveres Hindoo Gods (बन्धा: खलु देवता: I. 12. 9.), that Jimûtaketu lives the life of an Agnihotrin (V. 12, 14) after his retirement from worldly life, and that the Goddess Gauri, a Hindoo deity, ultimately revives the hero, etc. Both these views are wrong. It is idle to deny that Nagananda is clearly the work of a poet who had great admiration for Buddhism, in the face of the fact that the Nândî actually praises Buddha. The doctrine of Ahimsa is certainly as old as the Upanishads, but it is well-known that it is Buddhism that has monopolised it to a very large extent. Any doctrine for the matter of that can be shown to have its dim beginnings in the Upanishads. The large admixture of Hindoo element in the play clearly shows that the author is far from being a fanatic and in fact wants to harmonise the two religions as far as possible. The use of कामेन for मारेण in I. 2. and also the fact of Gauri pronouncing a benediction on and reviving Jîmûtavahana, a Bodhisattva, clearly points out that the author is deliberately trying to reconcile the Hindoo and Buddhistic mythology and religion. King Harsa is known to have been a worshipper of both Buddha, and the Hindoo deities S'iva and

the Sun (see next section). Harsa evidently wrote Nagananda when he became definitely inclined towards Buddhism although he continued to revere Hinduism as well. It is not impossible therefore that Nagananda, in spite of its Buddhistic stamp should have been written by the author of Rat, and Priya.

In Kavyaprakas'a I. we have the following passage श्रीइपदिभावकादीनामिव धनम् and some commentators explain the passage to mean that the poet Dhavaka secured immense wealth from S'rîharsa by allowing Ratnavali which was written by him to pass in S'riharsa's name ( थावक: तन्नामा कवि: । स हि श्रीहर्ष-नपनाम्ना रत्नावलीनाम्ना नाटिकां कृत्वा बहु धनं लब्धवानिति प्रसिद्धिरित्यद्दचौतादौ स्पष्टम् ।). If then Rat. was written by Dhavaka, what about Priya. and Niga. ? They too must be attributed to him as we have already shown that the three stand or fall together. But none of the commentators have got anything to say on this important issue. Some read the passage as श्रीहर्षादेवीणादीनामिव धनम् and Dr. Hall relying on this passage thinks that Bana was the real author of Rat. and that he sold Rat. to S'riharsa for money. Dr. Hall also remarks that the verse दीपादन्यसमादापि etc. (Rat. I. 6 ), occurs in Harsacharita. Dr. Hall's arguments are anything but convincing. No verse from Rat. is to be found in Harsacharita, the internal evidence is against Bana's authorship of Rat, and if Bana wanted to obtain money by selling any of his works-he was in affluent circumstances for aught we know-he could have sold his Kadambari for this purpose unless we consider him to be a surprisingly stupid fellow. For our part, we are simply amused at these frantic efforts to disprove king Harsa's authorship, and to attribute the plays that go under his name to some poet of his court. Dr. Hall and his allies apparently think that a king is necessarily an ass and that it is impossible for a king to be an author. We are unable to subscribe to this view. S'ûdraka, Bhoja, Yas'ovarman are some of the honoured names of king-authors in Sanskrit literature and Harsa evidently belongs to this class.

As regards the passage সাংবাই ..., it makes only a general statement. The plain meaning is that Dhâvaka or Bâna and other poets secured much wealth from their patrons S'riharsa and others. There is nothing in the passage to show that any idea of the money being secured by the poets by allowing their compositions to go in the names of their patrons, is intended. At any rate S'riharsa was certainly not a mean and vain king to take recourse to such an underhand and questionable procedure.

## III AN ACCOUNT OF KING HARSA. \*

King Harsa belonged to the House of Sthânes'war which seems to have come into prominence after the breaking of the Gupta dynasty. Pusyabhûti was a remote ancestor of of Harsa, but it is not known exactly how far distant he was from Harsa. The Madhubana copper-plate, dated 25th year of Harsa's reign furnishes us with the following genealogical table:—

Naravardhana married to Vajrini

Râjyavardhana I = Apsarâ

Âdityavardhana = Mahâsenaguptâ

Prabhakaravardhana = Yas'omatî

Rajyavardhana II

Rajyas'ri HARŞAVARDHANA married to Grahavarman

The family deity of this House seems to have been the Sun. Pusyabhûti is also known to have been a great devotee of the Sun. The Madhuban copper-plate describes Rajyavardhana I, Adityavardhana and Prabhûkaravardhana as Paramādityabhakta (great devotees of the Sun). Prabhûkaravardhana also seems to have taken the title Paramabhattûrakamahûrûyûdhirûja. He died in 604 A. D. and Râjyavardhana II, who was a Buddhist (Paramasaugata) succeeded him. At the same time

<sup>\*</sup> The student is strongly recommended to read Chapter XIII of Vincent A. Smith's 'Early History of India.'

the king of Malwa killed the husband of Rajyas'rî who also had embraced Buddhism and imprisoned her. Rajyavardhana at once invaded Malwa and defeated the king, but was treacherously murdered by Sasanka, king of Central Bengal and an ally of the king of Malwa. Harsa at the age of 16 then ascended the throne in October 606 A. D. though the actual coronation seems to have taken place six years later i. e. in 612. Hiuen Tsang records that Harsa consulted a Buddhist oracle before accepting the crown. Harsa's first act was to recover his sister who had resorted to the Vindhya jungles. Then followed a long period of conquest. Harsa with a big army overran the whole of Northern India conquering his foes and consolidating his position. On his sword sat laurel victory and smooth success was strewn before his feet. He was however badly beaten in 620 by Pulakes'in II of the Chalukya dynasty on the Narmada and he had to be content with that river as his southern boundarv. Harsa was the undisputed lord of the whole of the Northern India from the Himalayas to the Narmada, including Kâmarûpa ( Assam ), besides Malwa, Gujrat and Saurâs'tra. He died in 647.

Harsa's name is certainly one to conjure with in the early history of India. He may appropriately be called the As'oka or better still the Akbar of the 7th century. Like Akbar he had to fight very hard from a very early age, to establish and consolidate his position and like Akbar he left a large empire at his death. Like Akbar he was a great patron of learning, a great administrator and pursued a policy of complete toleration in the matters of religion.† Like Akbar he was also fond of listening to the discourses of followers of different religions. The Madhubana copper-plate describes him as a great devotee of S'iva ( Paramamâhes'wara), but later on ever since he

<sup>†</sup>See P. 208 Bana's Kâdambarî (Bombay Sanskrit Series) where followers of the Brahmanical religion as also Buddhism and Jainism are described as worshipping together.

came under the influence of Hiuen Tsang, the famous Chinese pilgrim who had come to India in 629, but who seems to have met Harsa only about 643, he came to admire Buddhism more. He, however, did not lose his respect for S'iva or his family deity, the Sun. He is known to have built costly temples for the service of Buddha, S'iva and the Sun. He held a great assembly at Kanoj in 643, when the above three deities were duly worshipped and distributed all his treasures among Brahmin and Buddhist mendicants. Hiuen Tsang says that Harsa used to distribute his treasures in this manner once every five years.

I-tsing says that Harsa was 'exceedingly fond of literature' and \*Bâṇa, Mayûra, Mâtangadivàkara, Dhàvaka are the names of some of the poets under his patronage.

#### IV THE SOURCES OF NAGANANDA.

Vincent A. Smith in his 'Early History of India' writes 'Nagananda, which has an edifying Buddhist legend for its subject, is considered to rank among the best works of the Indian theatre, and the other dramas, the Ratnávali or 'Necklace,' and the Priyadars'ikā or 'Gracious Lady,' although lacking in originality, are praised highly for their simplicity of both thought and expression.' Apparently Mr. Smith wants to suggest that Nagananda, unlike Rat. and Priya. is an original play. If that is the view of Mr. Smith, he is certainly wrong. For Nagananda, like the other two plays, is considerably indebted to the Brhatkatha of Gunadhya, who lived about the first century A. D. Unfortunately the original Brhatkatha which was written in the Pais'achi language is lost, † but there

<sup>\*</sup> सिचत्रवर्णविच्छितिहारिणोरवनीश्वर: । श्रीहर्ष इव संघर्ट चके वाणमयूरयो: ॥ ( नवसाहसाङ्कचरित ). Râjas'ekbara also says: अहो प्रमावो वास्रेया यन्मातङ्ग-दिवाकर: । श्रीहर्षस्याभवत्सभ्य: समो वाणमयूरयो: ॥

<sup>†</sup> Some twenty Adhyayas translated in Sanskrit, of the original i rhat-katha, have recently been found in Nepal and the first 9 Adhyayas have been published by F. Lacot.

are two renderings or epitomes in Sanskrit, of the original, one called Brhatkathumanjiri by Kshemendra who lived in the reign of king Avantirâja of Kashmir (1028-1063 A. D.) and the other called Kathasaritsagara by Somadeva who flourished in the reign of Harsa of Kashmir (1089-1101 A. D.). Kshemendra is also the author of the epitomes of the Mahabharata and the Raimayana, and from the manner in which he has done those works, we can reasonably infer that he must have done full justice to the original in his Brhatkathamanjiri. Somadeva also writes about his work ( यथामूलं तथैवेतन्न मनागप्यतिक्रम: यन्थविस्तरसंक्षेपमालं भाषा च भिद्यते ॥ ). There is practically no great difference between the Brhatkathamanjiri and the Kathasaritsagara. We have however selected the Brhatkathûmanjiri as Kshemendra is the earlier of the two writers. From the extracts from that work given at the end of the book ( Appendix A), it will be seen that Harsa follows the original very closely. He has however made certain changes in the original and in these he shows a dramatic skill of a very high order, as is shown below.

(1) In the original, the hero leaves the kingdom with his parents and goes to the Malaya mountain when he learns by his supernatural power that his relatives want to invade his kingdom knowing that he is quite powerless to defend himself without his Kalpa tree.

Harsa wisely makes no allusion to the supernatural power of the hero who leaves his kingdom in order to serve his parents who have already taken to forest life, thus emphasising the hero's love for his parents. Harsa has also invented one Matanga to represent the enemies of the hero.

(2) In the original, the hero goes to the temple of Gauri, sees Malayavatî there, learns her name and history from her female friend and in return informs her of his own history.

In our play, the hero along with his friend Vidûsaka goes to the temple of Gauri and the interview with Malayavatî is, abruptly brought to an end, without the lovers knowing so much as the names of each other. And this ignorance about each other on the part of the lovers is availed of for the purpose of introducing the romantic scene in the second Act, where the hero rejects the offer of Mitravasu, which makes the heroine attempt to hang herself in despair.

(3) In the original, the Goddess Gaurî prevents the heroine from hanging herself and promises her Jîmûtavâhana for her husband.

Harsa does not trouble Gaurî at all in this Act and her work is managed by the hero himself. The Goddess Gaurî has to make her appearance in the last Act, so the charm of novelty would have been lost, if she were to be summoned for assistance now and then.

(4) In the original, there is no mention of the Vita and the Cheta.

The whole of the third Act is from the poet's own imagination. The news of the invasion of the hero's kingdom by Matanga, which is received by the hero with conspicuous equanimity and which in fact enables him to see himself in the proper light, is not to be found in the original.

(5) In the original, the hero stands on the slab of slaughter, covered with garments full of gems (रत्नांशुकेन संख्य:) and is mistaken for the serpent by Garuda.

Harsa, in order to render Garuda's mistake more probable, provides the hero with red garments as his marriage-present in the nick of time. But the way in which this is done, is certainly open to objection.

(6) In the original, the crest-jewel falls at the feet of Malayavatî and Jîmûtaketu comes to know of the misfortune of his son by his supernatural power.

Harsa makes the crest-jewel fall at the feet of Jimûtaketu who is as it were saluted for the last time by the hero in that manner. Harsa makes this change, because he wants to decribe the hero not as a gallant lover, but as a dutiful son. It is again S'ankhachûda whnforms oiJimûtaketu of his son's mis

fortune and no reference is rightly made to the supernatural power of Jimûtaketu in order to make the whole scene more touching and realistic.

(7) In the original, only Malayavati prepares herself for death.

In our play, the parents of the hero and S'ankhachûda also are ready to throw themselves on the funeral pyre along with Malayavatî.

(8) In the original, after the appearance of Gaurî, Garuda promises not to kill any more serpents. His repentance is not emphasised at all.

Harsa cleverly describes the repentant mood of Garuda who even is ready to throw himself into the sea, but is prevented from doing so by the hero. Garuda promises to practise Ahimsá even before Gaurí appears, and flies up to Indra to bring nectar to revive the hero as well as the serpents he had killed before. And in the end by the shower of the nectar sent by Garuda, the dead serpents also are brought back to life.

#### V A: CRITICISM OF THE PLAY.

Nagananda is justly regarded as one of the best plays in Sanskrit literature. The central theme of the play viz. the noble sacrifice of the hero who gives up his life as if it were a straw to save the serpent, is in itself quite appealing to the hearts of all. And further, the poet has described his story in simple smooth language which can be very easily understood. There are introduced various scenes admirable in conception as well as in execution and the spectator never loses his interest and feels monotonous. The description of the penance-grove in the first Act, is life-like and the idea of the trees being taught how to worship guests is indeed beautiful. The whole scene, in which the hero meets the heroine at the temple of Gauri, is well conceived though it lacks originality as it is obviously a mixture of a similar scene in Sak. I and Chandrapida's meeting with Mahâsvetâ in Kadam. In the second Act, the love-sick condition of the

lovers is drawn in a conventional manner, but the poet shows his great dramatic skill and originality in describing the misunderstanding of the lovers, and in making the hero actually reject the offer about his own object of love, made by Mitrâvasu. The third Act begins in a lighter vein. The very entrance of the Cheta with a liquor-pot on his shoulder, and of the drunken Vita reeling under the influence of wine, provokes laughter. The boastings of Vita that he is too proud to bow down to Hari or Hara or Brahmadeva, and that he pays allegiance to two gods only-Bacchus and Cupid, and his treatment of poor Vidûsaka are all full of genuine humour. Similarly the gallantry of the hero is well described. In the fourth Act, the hero is freed from the temporary influence of Cupid and is shown in his true colours as a magnanimous person who unhesitatingly offers his all-in-all to save another. The sterling loyalty and self-respect of S'ankhachûda as well as his love for his mother are well pointed out. In the fifth Act, the grief of the parents of the hero and the heroine is very skilfully shown as also the superb self-abnegation of the hero and the consequent repentance of Garuda.

Though the interest is thus kept up from start to finish, the drama must be admitted to be faulty as regards its construction as it lacks the Unity of Action. The first three Acts refer to one thing, the love-affair and marriage of the hero; while the last two Acts refer to his self-sacrifice. And these are clearly two Actions and not one. A well-constructed drama should always have only one action underlying the whole of the plot. It may be argued that the marriage of the hero is not an extraneous episode at all, but is directly connected with the central theme, in as much as it is the red garments received as a marriage-present that enable the hero to successfully deceive Garuda who mistakes him for the serpent, when he is covered with those red garments. And the hero, when he receives the garments, actually says सक्षाम्तो में मह्म्यवस्था: पाणिग्रह: (IV. 20. 13). In the second Act, also, when Mitravasu comes with a proposal to

offer his sister to the hero, he says यज्ञास्तिष सन्त्यज्ञेलक्ष्या सन्तार्थ-सन्द्रयंतः. and thus actually hints at what is to happen in future. But these indirect references cannot be regarded, in our opinion, to make up for the want of the 'Unity of Action.' The poet probably has dwelt on the love-affair of the hero at such length in order that the hero's self-sacrifice might appear to a greater advantage with such a back-ground.

The whole play suffers again from want of development. The plot itself is mostly responsible for this. The third Act is the most guilty one in this respect. It does not add in any way to the development of the plot. In fact, if the third Act were dropped altogether, no gap would be felt in the play. We cannot help suspecting that the third Act was probably added later on. Harsa did not like his Nagananda to be also a Nâtikâ consisting of only four Acts like the Rat. and Priya. and so put in one more Act.

Jayadeva calls Harsa, the 'joy' ( हपो हर्प: ) of the Goddess of Poetry, Evidently Jayadeva was more concerned with alliteration and S'lesa in writing the above criticism and so one cannot say what exact characteristics of Harsa as a poet, he refers to. Harsa certainly does not belong to the class of firstrate poets like Shakespeare and Kâlidâsa who create their own worlds and make their characters move freely in them with the greatest possible ease, and whose genius goes on unimpeded in its course in a gay light manner overcoming everything and putting its imprimatur on all that comes within its sphere. The highest praise of genius is original invention', says Dr. Johnson. Harsa does not possess this original invention. Originality is never his forte. But he knows how to handle the material placed at his command, what to select and what to reject-and this is certainly not so easy as it looks-and to turn it to the greatest possible advantage by a judicious use of imagery and by clothing his thoughts in language that is at once chaste, smooth and charming. Harsa undoubtedly takes a very high rank among

second-class Sanskrit poets. He seems to have wielded a great influence over Bhavabhûti.

#### VI SOME CHARACTERS IN THE PLAY. JÎMÛTAVAHANA.

Two great virtues stand out prominently among the various good qualities of the saintly Jîmûtavâhana (1) intense love of benevolence (2) devotion to parents. He sincerly loves his wife, but the love for Malayavati is, in his eyes, less important than the devotion to his parents, which again is less important than the love of benevolence (IV. 23 and 24). He leaves the kingdom in order that he might serve his parents; the kingdom is a veritable bore to him without his parents ( आयास: खलु राज्यमुज्झित-गुरोस्तत्रास्ति कश्चिद्वण: I. 6). He gives his all in-all for the welfare of his subjects (I. 7.). And his one passion of life is to do good to others. The Sun alone, he remarks, is praise-worthy, toiling as he does to do good to others. (एक: श्राच्यो निवस्वान् परहित-करणायैन यस्य प्रयास: । III. 18.), and everything including his devotion to parents, has to submit to this passion of doing good to others. The life in the forest has one great defect in his opinion viz. that it provides no opportunities for conferring obligations upon others (IV. 2). When Mitravasu tells him the story of the agreement made by Vâsuki with Guruda, he does not understand why the serpent-king did not offer himself first to Garuda. He wonders why people attach so much importance to their body which is after all a collection of fat, bones, flesh and other impure substances. He unhesitatingly offers himself to Garuda. He does not even stop to consider what such a step would mean to his parents and his wife. To him his duty is clear. He must save the serpent and all other considerations must be sacrificed at the altar of the stern Goddess Duty. When Garuda, surprised at the firmess of his victim wants to know his account, he asks him first to satisfy his hunger ( एवं क्षुधाकुलो भवान्न अवणयोग्य: । तत्कुरुष्व तावत्प्रथमं मम मांसशो-णितन तृप्तिम् ). Garuda becomes more and more perplexed, and

when he at last comes to know his mistake, he actually thinks of committing suicide. Jîmûta vâhana prevents him from doing that and advises him to practise Ahimsā. The Goddess Gaurî herself makes her appearance to revive the hero and pass her benediction upon him. Jimûtavâhana's gospel is the gospel of love. He has not a word to say against Matanga who invades his kingdom. Though he has the power, he does not like to fight with Matanga and thus be the cause of unnecessary slaughter for the sake of his kingdom. 'Love thy enemies' is not a new gospel. Jesus preached it, and all saints of all times throughout the world, have preached it at the top of their voice. Jîmûtavâhana's character shows us how love is stronger than hate and how ultimately love conquers. It is divine to suffer and it is suffering that ennobles a person.

#### S'ANKHACHÛDA.

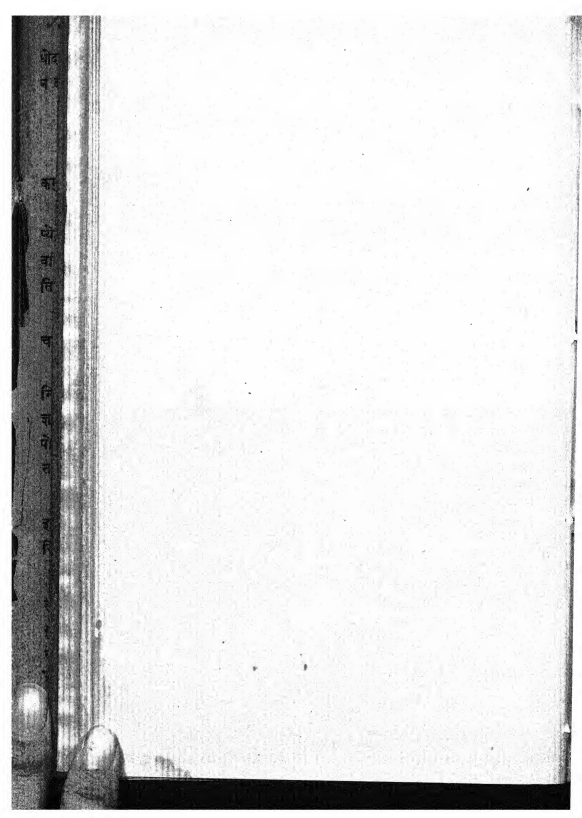
S'ankhachûda is a loyal subject of his king (IV. 8.21) and loves his mother very much. He tries to comfort her as best as he can and wishes that she alone should be his mother in whatever state he may be born again (1V. 20). He is at the same time very proud of his race (IV, 16.5-6) and does not like the idea of his life being saved by another dying for him (V.7). He would certainly have cheerfully died at the hands of Garuda. When he learns that Garuda had carried away Jîmûtavâhana through mistake, he at once hastens up to follow Garuda and to show him his mistake. He is sincerely sorry that he should have been the cause of the death of Jimûtavâhana and the consequent contemplated suicide of his parents and wife (V. 12, 16), He quickly goes up to Garuda, and offers him his bosom (V. 15. 6). When Jîmûtavâhana dies, he is quite ready to put an end to his life by ascending the funeral pyre (V. 31. 8). He is honest and god-fearing. Nobody would have blamed him if he had accepted the offer of Jîmûtavâhana to save him, with a protest. But he does not want to save himself in this manner, as that would have been tantamount to shirking his legitimate responsibility and duty.

#### VIDÛSAKA

The character of Vidûsaka is drawn in a conventional manner. He does not play an important part in the play. He refers to his hunger as usual (I. 19. 6 and II. 12. 47). He seems to be quite intelligent as is shown by (I. 16. 10, 1I. 10. 30-39). In the third Act, he cuts a sorry figure. It is usual for the Vidûsaka to out-wit others, but here we find that he is very shabbily treated by the Vita who addresses him as a brown monkey (क्पिक्मकेट). Vita even makes fun of him at the cost of his Brahmasûtra and his knowledge of the Veda. When asked to repeat some passage from the Vedas, he replies that the Vedic words were shut up by the smell of liquor (III. 3.79). The poet probably implies that Vidûsaka was quite ignorant of the Vedas. If so, this must be regarded as a satire on the ignorant Brahmins of the time, who however felt proud of their birth.

#### MALAYAVATÎ.

She is the heroine, but does not strike one as playing an important part. She is very beautiful and worships Gaurî with sincerity She does not like that her maid should blame Gaurî for not fulfilling her desires (I. 15. 12). She falls in love with Jîmûtavâhana at first sight and even attempts to hang herself when he rejects Mitrâvasu's offer. She seems also to be somewhat proud (II. 10. 46). She blames herself for continuing to live when her lord is no more (V. 31. 3-4). She does not blame Gaurî, but her own ill luck when Jîmûtavâhana expires (V. 32. 6). The Goddess Gauri ultimately revives her husband, pleased as she is with her devotion to herself and her lord.



# नागानन्द्रम्

### प्रथमोऽइः।

ध्यानव्याजम्रुपेत्य चिन्तयास काम्नुन्मील्य चक्षुः क्षणं पश्यानङ्गशरातुरं जनामिमं त्रातापि ना रक्षास । मिथ्याकारुणिकोऽसि निर्पृणतरस्त्वत्तः कुँतोऽन्यःपुमान् सेर्ग्यं मारवधूभिारित्याभिहितां बोधी जिनः पातु वः ॥ १॥ अपिच ।

कामनाकृष्य चापं हतपदुपटहाबिलगिभिमिर्गिरवीरैभूभङ्गोत्कम्पजृम्भास्मितळॅळितवता दिव्यनारीजनेन ।
सिद्धैः प्रह्वोत्तमाङ्गैः पुल्लिकतवपुपा विस्मयाद्वासवेन
ध्यायन्बोधेरवाप्तावचिलत इति वः पातु दृष्टो सुनीन्द्रः ॥२॥
(नान्वन्ते ततः प्रविशति स्वधारः)

स्त्रधारः — अलमतिविस्तरंण । अद्याहिमन्द्रोत्सवे सबहुमानमाई्य रनानादिग्देशागतेन राजश्रीहर्षदेवस्य पादपद्मापजीविना राजसमूहेनो-क्तः।यथा अस्मत्स्वामिना श्रीहर्षदेवेनापूर्ववस्तुरचनालंकृतं विद्याधरजातँ-कप्रतिबद्धं नागानन्दं नाम नाटकं कृतमित्यसाभिः श्रीत्रपरम्परया श्रुतं ६न च प्रयोगतो दष्टम्। तत्तस्यैव राज्ञः सकलजनहृदयाह्वादिना बहुमानाद-सामु चानुग्रहवुद्ध्या यथावस्पयोगेनाच त्वया नाटियत्वत्यमिति। तद्याव

१ स कोऽन्यः । २ वार । ३ बुद्धो । ४ चिलतदृशा । ५ यो योगपीठादचिलित । बोधैरवासी न चिलित । ६ आकार्य । ७ चक्रवर्ति ।

दिदानीं नेपथ्यरचनां कृत्वा यथाभिलिषतं सम्पादयामि । आवार्जिता-९नि च मया सकलसामीजिकमनांसीति मे निश्चयः । कुतः श्रीहर्षो निपुणः कविः परिषद्व्येषा गुणग्राहिणी लोके हारि च वोधिसन्वचरितं नाट्ये च दक्षा वयम्। वस्त्वेकैकमपीह वाञ्छितफलप्राप्तः पदं किं पुन-र्मद्भाग्योपचयादयं सम्रादितः सर्वो गुणानां गणः ॥ ३॥ तद्यावदहं गृहं गरवा गृहिणीमाह्य सङ्गीतकमनुतिष्ठामि । ( परिकम्य नेपथ्याभिमुखमवलोवयः) इद्मसमद्गृहं यावरप्रविशामि । (प्रविश्य) ३ आर्थे इतस्तावत् । (ंप्रविदय ) नटी — (सासम् ) अज्ञ इयि [ आर्य इयमासि ] सूत्रधार: — (विलोक्य) आर्थे नागानन्दे नाटियतन्ये किमिदम-६कारणमेव रुवते। नटी--अज कहं ण रोदिस्सं । यदो दाव तादो अज्जाए सह थविरैभावजादणिव्वेदो कुङ्कम्बभारुव्वहणजोग्गो दाणीं तुमंति हिअए ९ वितें कि अ तबोवणं गदो । [ आर्य कथं न रोदिप्यामि । यतस्त्राव-तत्तात आर्यया सह स्थविरभावजातनिर्वेदः कुटुम्बभारोद्वहनयाग्य इदानीं त्वमिति हृद्ये वितक्यं तपोवनं गतः । ] १२सूत्रधार:— (सनिवेंदम्) अये कथं मां परित्यज्य तपोवनं याती पितरें। तत् कि।भिदानीं युज्यते । (विचिन्स) अथवा कथमहं गुरु-चरणपरिचर्यासुलं परित्यज्य गृहे तिष्ठामि । कुतः पित्रोर्विधातुं शुश्रूषां त्यक्तवैश्वर्यं क्रमागतम् । वनं याम्यहमप्येषः यथा जीमृतवाहनः ॥४॥ ( इति निष्कान्तै। )

प्रस्तावना ।

<sup>े</sup> सामाजिकजन । २ सिद्धराज । ३ थविरमावं जाणिक अदूरजातिकवेदो । ४ आरोविक । ५ शुश्रूषासुखरसं । ६ मद्यैव ।

( ततः प्रविशति नायको विद्वकश्व )

नायक: — ( सनिवेदम् ) वयस्य आन्नय रागस्यास्पदमित्यवैमि नहि मे घ्वंसीति न प्रत्ययः कृत्याकृत्यविचारणासु त्रिमुखं की वा न वेत्ति क्षितौ । एवं निन्द्यमपीद्मिन्द्रियवशं शीत्य भवेद्यीवनं । भक्तचा याति यदीत्थमेव पितरी शुश्रूषमाणस्य मे ।। ५ ।। विद्षक: — (सरीषम्) भी वअस्स णैं णिव्विण्णो एव तुमं एति-अं कालं एदाणं जीवन्तमुआणं किंदे इमं इदिसं वणवासदुक्लं अणु-३ हवन्तो । ता प्रसीद दाणि पि दाव गुरुचरणसुस्सूसानिब्बन्यादो नि-आत्तिअ इच्छापरिभो अरमणिजा रजासुहं अणुहवीअद् । [ ( सरोषम् ) वयस्य न निर्विण्ण एव स्वमेतावन्तं काल एतयोजीवन्मृतयोः कृत ६इदमीदशं वनवासदुःखमनुभवन् । तत्यसीदेदानीमपि तावद्गरुचरण-शुश्रुपानिर्वन्धान्निवृत्येच्छापरिभोगरमणीयं राज्यसुखमनुभूयताम् ।] नायकः - वयस्य न सम्यगभिहितं त्वया । कतः तिष्ठन् भाति पितुः पुरो सुवि यथा सिंहासने किं तथा यत् संवाहयतः सुखं हि चरणौ तातस्य कि राजके। किं सुक्ते सुवनत्रये घृतिरसौ सुक्तोज्झिते या गुरो-रायासः खलु राज्यग्राज्झितगुरोस्तत्रास्ति कश्चिद्गाः ॥ ६ ॥ विद्षकः—( आत्मगतम्) अहो अस्य गुरुचअणसुरस्याणुराओ । (विचिन्त्य ) भोदु एव्वं दाव गणिस्सं । (प्रकाशम्) भो व अस्स ण ३ अहं रज्जसुहं ज्जेव केवलं उद्दिसिअ एववं मणामि । अण्णापि दे कर-णीअं अस्थि एवव।[(आत्मगतम्)अहो अस्य गुरुचरणशुश्रूषानुरागः।

(विचिन्त्य) भवत्वेवं तावङ्गाणिप्यामि। (प्रकाशम्) भा वयस्य नाहं ६राज्यसुखमेव केवलसुद्दिश्यैवं भणामि। अन्यद्पि ते करणीयमस्त्येव।] नायकः—(सस्मितम्) वयस्य ननु कृतमेव यत्करणीयम्। पश्य

१ मीप्सितफलप्राप्त्यै । २ णं । ३ किं । ४ राजकं । ५ तेनास्ति । मे नास्ति।

न्याय्ये वर्त्माने योजिताः प्रकृतयः सन्तः सुर्तं स्थापिता नीतो वन्धुजनस्तथात्मसम्तां राज्येऽीप रक्षा कृता । दत्तो दत्तमनोरथाधिकफल्लः कल्पद्रुमोऽप्यर्थिने

किं कर्तव्यमतः परं कथयं वा यत्ते स्थितं चेतासे ॥ ७ ॥ विद्षकः—मो वअस्स अचन्तमाहामिओ मद्भृहदओ दे पिड-वक्खा । तिसं च समासण्णिहिदे दे पहाणामचसमाहिष्टिदं पि तुए ३विणा रज्जं सुर्थिदं ति ण मे पिडमादि । [ मो वयस्य अत्यन्तसाहिसिको मतङ्गहतकस्ते प्रतिपक्षः । तिसंस्थ समासन्नीस्थेत ते प्रधाना-मात्यसम्धिष्ठतमपि वया विना राज्यं सास्थितमिति न मे प्रतिमाति।

६नायकः—किं मतङ्गो राज्यं हरिष्यतीति शङ्कसे । विद्षकः—अध ईं अथ किम् ]

नायकः — यद्यं ततः ।कें स्यात् । ननु खशरीराक्षभृति सर्वे ९ परार्थमेव मया परिपार्च्यते । यत्तु स्वयं न दीयते तत्तातानुरोधात् । तिक्षमनेनावस्तुना चिान्तितेन । वरं ताताज्ञैवानुष्ठिता । आज्ञा-पितश्चासि तातेन । यथा वस्स जीम्तवाहन वहुदिवसपरिमोगदृरी-

१२कृतसमिःकुशकुसुममुपभुक्तफलमूलकन्द्रनीवारप्रायमिदं स्थानं वर्तते । तदितो मरुयपर्वतं गत्वा किञ्चित्तास्मित्रिवासयोग्यमाश्रमपदं निरू-पयेति । तदेहि मरुयपर्वतमेव गच्छावः । ( उभौ परिकामतः )

१५विद्वकः—(अप्रतोऽवलेक्य) भो वअस्स पेक्ख पेक्ख एसो खु मरसघणचन्दणवणुस्सङ्कपरिमिलणलग्गवहलपरिमलो विसमतडोपहद-जज्जरितणिज्झरुच्छालितसिस्रिसोअरासारवाही पढमसङ्कमोक्कण्ठिदपि-

१८आकण्ठमाहो विञ्ज मगगपिस्समं अवणअन्तो रोमञ्जेदि पिअवअस्सं मलञमारुदो । [ ( अप्रतोऽवलोक्य ) भो वयस्य पेक्षस्व पेक्षस्व ए**प ख**लु सरसघनचन्दनवनोत्सङ्कपरिमिलनलग्नवहलपरिमलो विपमतटोपहत-

<sup>5</sup> धुर्सस्थापिताः। २ च । ३ वद सखे। ४ परिकल्यते ।

२१जर्जरितनिर्झरोच्छलितशिशिरशीकरासारवाही प्रथमसङ्गमोत्काण्ठत-प्रियाकण्ठमह इव मार्गपारिश्रममपनयन् रोमाञ्चयति प्रियवयस्यं मलयमारुतः ।

२४नाथकः—(विकोक्य) अये प्राप्ता एव वयं मलयपर्वतम् । (समन्तादवलोक्य) अहो रामणीयकमस्य । तथाहि माद्यत्कुर्ज्ञरगण्डभित्तिकपणभ्रियस्ववन्दनः क्रन्दत्कन्दरगङ्करो जलनिधरास्फालितो वीचिभिः । पादालक्तकरक्तमीवितकशिलः सिद्धाङ्गनानां गतैः सेवयोऽयं मलयाचलः किमिप मे चेतः करात्युत्सुकम् ॥ ८॥ तदेखलारुख निवासयोग्यं विश्विदाश्रमपदं निद्धप्यावः ।

विद्पक:-एवं करेम्ह । [ एवं कुर्व: ] ( आरोहणं नाटयतः )

रनायकः—( दाक्षणाक्षिस्वन्दनं सूवयन्) सँखं दक्षिणं स्पन्दने चक्षुः फलाकाङ्क्षा न म कचित्। न च मिथ्या मुनिवचः कथयि त्याति किं न्विंदम्।। ९॥ विद्पकः—भो वअस्स आसण्णं दे पिअं णिवदेदि। [ भो वयस्य आसन्नं ते पियं निवेदयति ]

३नायकः — एवं नाम यथा व्रवीति भवान् । विद्षकः — (विलोक्य) भो वअस्स पेक्ख पेक्ख। एदं खु सविसे-सघणिभिणिद्धपा अविविसेहिदं सुरहिहाविग्गन्धगार्वभण्णुद्दामधूमिणग्गमं ६ अणुविक्रगसुद्दणिसण्णसाव अगणं तवे।वणं विअ लक्खां अदि। [(विलोक्य) भो वयस्य पेक्षस्य पेक्षस्य । एनास्यलु स्विशेषधनिस्निग्धपादपविशो भितं सुरभिद्दविग्नवगिभितोद्दामधूमिनर्गममनुद्धिग्नसुखनिषण्णश्चापद-९गणं तपोवनिमव लक्ष्यते ।

नायकः -- सम्यगुपलक्षितम् । तगोवनमेवैतत् । कुतः

१ दिग्गजा २ दृष्टोऽयं। ३ अये। ४ तिव।

वासोऽर्थ द्येयेव नातिपृथवः कृतास्तरूणां त्वचो भग्नालक्ष्यजरत्कमण्डलु नेभःस्वच्छं पयो नैर्झरम् । दृश्यन्ते बुटितोज्झिताश्च वट्टाभिर्मोज्ज्यः कचिन्मेखला नित्याकणनया शुकेन च पदं साम्नामिदं पठ्यते ॥ १० ॥ तदेहि पविश्यावलोकयावः । ( प्रवेशं नाटयतः )

नायकः—( सविस्मयं विलोक्य) अहो नु खलु मुदितमुनिजनप्रवि-३ चार्यमाणसंदिग्धवेदवाक्यविस्तरस्य पठद्धदुजनाच्छिद्यमानार्द्वसमिधस्ता-पसकुमारिकापूर्यमाणबालवृक्षालवालस्य प्रशान्तरमणीयता तपोवनस्य। इह हि

मधुरिमव वदन्तः स्वागतं भृङ्गशब्दै-नितिमिव फल्जनम्नैः कुर्वतेऽमी शिरोभिः। मम ददत इवार्घ्यं पुष्पवृष्टिं किरन्तः

कथमतिथिसपर्या शिक्षिताः शाखिनोऽपि ॥ ११ ॥

तिश्वासयोग्यमिदं तपोवनम्। मन्ये भाविष्यतीह वसतामस्माकं निर्वृतिः।
चिद्रुपकः — मो वअस्स किं णु खु एदे ईासिवालेअकन्धरा निचलरमुहिनस्सरन्तद्रदलिअद्बमकवला समुण्णमिद्दिण्णैककण्णा गिर्मालिदलोअणा आअण्णन्ता विअ हरिणा लक्खीअन्ति। [ मो वयस्य किं
खखेते ईषद्रिलितकन्धरा निश्चलमुखनिस्सरहरद्लितदर्भकवलाःसमुन६मितः तैककणीः निर्मालितलोचना आकर्णयन्त इव हरिणा लक्ष्यन्ते ।]

नायकः - (कर्णं दस्बा) सखे सम्यगुपलक्षितम् । तथाहि स्थानप्राप्त्यां दधानं प्रकाटितगमकां मन्द्रतारव्यवस्थां निष्हीदिन्या विपञ्च्या मिलितमलिकतेनेव तन्त्रीसाँनेन । एते दन्तान्तरालस्थिततृणकवलच्छेद्शब्दं नियम्य व्याजिह्याङ्गाः कुरङ्गाः स्फुटललितपदं गीतमाकर्णयान्ति ॥१२॥

१ द्ययेव । २ नेक । ३ रजः । ४ गीयते । ५ प्राप्तावधानं । ६ समताम-न्द्रतारव्यवस्था । ७ स्त्रेण ।

विद्धकः — भो वअस्स को उण एसो तबोबणे गाअदि। [भो वयस्य कः पुनरेष तपोबने गायति । ]

३नायकः — यथैताः कोमलाङ्गालेतलाभिहन्यमाना नातिस्फुटं कणान्ति तन्त्र्यः काकलीपधानं च गीयते तथा तर्कयामि (अंगुल्यवेणाव्रतो निर्दिशन्) आसिलायतने देवतामाराधयन्ती काचिहित्या योषिदुप-६वीणयतीति ।

विद्पकः — मो वअस्स एहि अम्होवि देवदाअदणं पेक्खम्ह । [ मो वयस्य एह्यावामपि देवतायतनं पेक्षावहे ]

९नायकः — साधूक्तं भवता । वन्याः खलु देवताः । ( उपसर्पन्सहसा स्थित्वा) वयस्य कदाचिद्रृष्टुमनहोऽयं स्त्रीजनो भवति । तदनेन ताव-तमालगुरुमकेनान्तरितौ देवतादर्शनावसरं प्रतिपालयावः। (तथा क्रस्तः)

१२(ततः प्रावेशति भूमावुपविष्ठा वाणां वादयन्ती मल्यवती बंटी च )
नायिका—( संस्कृतमाधिल वाणया सह गायति )
उत्फुल्लक मलकं सरपरागगीरद्युते मम हि गौरि ।
अभिवाञ्छितं प्रसिध्यतु भगवति युष्मत्मसादेन ॥ १३ ॥
नायकः—( कणं दत्वा ) वयस्य अहो गीतमहो वौदितम् ।
व्यक्तिव्यं ज्ञनधातुना द्वाविषे नाप्यत्र लव्धामुना
विस्पष्टो द्वतमध्यलम्बितपरिच्छिन्नस्त्रिधायं लयः ।
गोपुच्छाप्रमुखाः क्रमेण यतयस्तिस्रोऽपि संपादिता-

स्तत्त्वौद्यानुगताश्च वाद्यविधयः सम्यक्त्रयो दक्षिताः॥ १४॥ चेटी—( सप्रणयम्) महिदारिए चिरं खु तुए वादिदं ण खु दे पारिस्समो अग्गहत्थाणं । [ (सप्रणयम् ) मर्तृदारिके चिरं खलु त्वया स्वादितं न खलु ते पारिश्रमोऽप्रहम्तानाम् । ] नायिका—हञ्जे चदुरिए गौरिए पुरदो वीणं वादअन्तीए कुदो

<sup>्</sup>री वार्य । वादित्रं । २ संवादिता । ३ त्वातोद्यानुगता ।

मे अगगहत्थाणं पारिस्समो । [ हञ्जे चतुरिके गौर्याः पुरतो बीणां ६वादयन्त्या मे कुतोऽग्रहस्तानां परिश्रमः । ]

चेटी — ( साधिक्षेपम् ) भिट्टदारिए णं भणामि कि एदाए देवीए णिक्करणाए पुरदो वाइदेण । जा एतिअं कालं कण्णआजणदुक्करेहिं ९णिअमोपवासेहिं आराधअन्तीए अर्ज्जिव ण दे पसादं दंसेदि । [ (साधिक्षेपम् ) भर्तृदारिकं ननु भणामि किमेतस्या देव्या निष्करुणायाः पुरतो वादितेन । येतावन्तं कालं कन्यकाजनदुष्करे। नैयमोपवासेरारा-

१२ धयन्त्याद्यापि न ते प्रसादं दर्शयति ]

विद्षक:- भो व अस्स कण्णआ खु एसा ता किं ण पेक्खहा। [भो वयस्य कन्यका खल्वेषा तरिक न प्रेक्षावहे।]

१५नायकः --को दोपः । कन्यका हि निर्दोषदर्शना भवन्ति । किन्तु कदाचिदसान्दृष्ट्वा बालभावसुलभलज्जासाध्वसात्र चिरमिह तिष्ठेत् । तदनेनैव लताजालान्तरेण पश्यावः । (उभौ तथा पश्यतः )

१८विद्षकः—( दृष्ट्य सविस्मयम् ) भो वअस्स पेक्ख पेक्ख अहह अच्छरिअं । ण केवलं वीणाविण्णाणेणेव कण्णाणं सुहं करेदि जाव इमिणा वीणाविण्णाणाणुरूवेण रूवेणावि अच्छीणं सुहं उप्पादेदि ।

२१का उण एसा सविस्सिदि । किं दाव देवी । अहवा णाअकण्णआ । आहो विज्जाहरदारिआ । उदाहो सिद्धकुलसंभवेति । [ ( दृष्ट्वा सविस्मयम्) भो वयस्य प्रेक्षस्व प्रेक्षस्व । अहो आश्चर्यम् । न

२ ४केवलं वीणाविज्ञानेनैव कर्णयोः सुखं करोति यावदनेन वीणाविज्ञान्नानुरूपेण रूपेणाप्यक्ष्णोः सुखमुत्पादयति । का पुनरेषा भविष्यति। किं ताबहेवी । अथवा नागकन्यका । आहोस्विद्विद्याधरदारिका । उताहो २७सिद्धकुलसंभवेति । ]

नायक:--( सस्पृहमवलोकयन् ) वयस्य केयमिति नावगच्छामि । एतःपुनरहं जानामि

स्वर्गस्री यदि तत्कृतार्थमभवचक्षःसइस्रं हरे-र्नागी चेन्न रसातलं श्रशभृता शून्यं मुखेऽस्याः संति । जातिर्नः सकलान्यजातिजीयनी विद्यापरी चोदियं स्यात्सिद्धान्वयना यदि त्रिभुवने सिद्धाः शसिद्धास्ततः ॥१५॥ विद्षकः--( नायकमवलोक्य सहर्षमात्मगतम् ) दिहिआ चिरस्स दाव कालस्स पाडिदो खु एसो गोअरे मम्महस्स । (आत्मानं निर्दिश्य ) ३ अहवा णाहि णाहि मम एव्व एकस्स बह्मणस्स । [ ( नायकमवलानेय सहर्षमात्मगतम् ) दिष्ट्या चिरस्य तावत्कालस्य पातितः खल्वेष गोचरे मन्मथस्य । ( आत्मानं निर्दित्य ) अथवा निह निह ममैवैकस्य

६ ब्राह्मणस्य ।

चेटी--(सप्रणयम्) सहिदारिए णं भणामि किं एदाए णिक्करणाए पुरदो वाइदेण । [ (सप्रणयम्) भर्तृदारिके ननु भणामि किमेतस्या

९निष्करुणायाः पुरता वादितेन ] (इति वाणामाक्षिपति)

नायिका-(सरोषम्) हञ्जे मा भअवदिं गोरिं अधिकिखव। णं किदों मे अन्ज मअवदीए पसादों। [(सरोषम्) हय्जे मा

१२ भगवतीं गारिमधिक्षिप । ननु कृतो मेऽच भगवत्या प्रसादः । चेटी-(सहषम्) भट्टिदारिए कहेहि दाव कीदिसो सो। [ (सहर्षम्) भर्तदारिके कथय तावस्कीहशोऽसौ ।

१५नायिका--हञ्जे जाणामि । अज्ज सिविणए इमं एवव वीणं बादअन्ती भअवदीए गोरीए भाणिदम्हि । वच्छे परितुदृम्हि तुह एदिणा वीणाविण्णाणादिसएण इमाए अ वालजणदुकराए असाहार-

१८णाए ममोवरि भत्तीए । ता विज्जाहरचक्कवती अचिरेण एवव दे पाणिगहणं णिवत्तइस्सादिति । [ हक्ने जानामि । अद्य स्वम इमामेव

१ स्थिते ।

वीणां वादयन्ती भगवत्या गौर्या भाणितास्मि । वस्से परितुष्टासि २१तवैतेन वीणाविज्ञानातिशयेनानया च बाळजनदुष्करयाऽसाधारणया ममोपरि भक्तया । तद्विद्याधरचक्रवर्त्यचिरेणैव ते पाणिष्रहं विवेतीयप्यतीति । ]

२४चेटी——(सहर्षम्) महिदारिए जइ एवं ता कीस सिविणओति भणासि। णं हिअअत्थिदो वरो मअवदीए देवीए दिण्णो ।[(सहर्षम्) भर्तृदारिके यद्येवं तार्तकं रवप्न इति भणसि । ननु हृदयस्थिते।

२७वरो भगवत्या देव्या दत्तः।]

विदृषकः — मो वअस्स अवसरो खु एसो अह्माणं देवीदंसणस्स । ता एहि पावसहा । [ मो वयस्य अंवसरः खल्वेष आवयोर्देवीदर्श-

३०नस्य । तदेहि प्रविशावः । ]
नायकः—न तावस्प्रविशामि ।

विदूषक:--(अनिच्छन्तमि नायकं बलादाकुष्य। उपमृत्य) सीस्थि भोदीए।

३ ३ भे।दि सचकं एवव चदुरिआ मणादि । वरो एवव एसो देवीए दिण्णो। [स्वस्ति भवत्ये । भवति सत्यमेव चतुरिका भणति । वर एवैष देव्या दत्तः ]

३६नायिका—ं( ससाध्वसमुत्तिष्ठन्ती नायकमुह्दिय अपवार्य ) हुझे को णु खु एसो। [ हुझे को नु खुलेवषः । ]

चेटी-- ( नायकं निरूप्यापवार्य ) इमाए अण्णोष्णसरिसीए आकिदीए

३९एसो सो भअवदीए पसादोत्ति तकेमि [ (अपवार्य) अनयान्योन्यसः दश्याकृत्या एष स भगवत्याः प्रसाद इति तर्कयामि ]

( नाथिका सलजं सस्पृद्धं च नायकमवलोकयति )

४४नायकः — तिजुरियं तरछायुतछोचने श्वासितकस्पितशीनधनस्तनि । 🏄

१ अणण्णसरिसीए ।

अममलं तपसेव गता पुनः किमिति संभ्रमकारिणि खिद्यसे १६ नायिका—(अपवार्य) हुझे अदिसद्धसेण ण सङ्कुणोमि एदस्स अहिं छादुं। [(अपवार्य) हुझे अतिसाध्वसेन न शक्तोम्येतस्या-१भिमुखी स्थातुम्।] (नायकं सलज्जं तिर्धक्परयन्ती किंचित्परावृत्तमुखी तिष्ठति)

चेटी--- भट्टिदारिए किं एदं । [ भर्तृदारिके किंमेतत् । ]

नायिका — हञ्जे ण सङ्घणोमि एद्स्स आसण्णे चिट्ठिदुं । ता एहि ६ अण्णदो गच्छक्ष । [हञ्जे न शक्तोम्येतस्यासन्ने स्थातुम् । तदेद्यन्यतो गच्छावः । ] ( जत्थातुमिच्छति )

विदृषकः — (विम्रःय) भोदि किं एत्थ तुझाणं तवोवणे ईदिसो ९आआरो । जेण अदिहीं आअदो वाआमत्तणवि ण संभावीअदि । [(विम्रःय)भवति किमत्र युष्माकं तपोवन ईदृश आचारः। येनाति-थिरागतो वाङ्कात्रेणापि न संभान्यते ।]

१२चेटी—(नायिकां दृष्टात्मगतम्) अणुरज्जिदि विअ एत्थ एदाए दिही। मोदु एव्वं दाव भणिस्सं। (प्रकाशम्) भट्टिदारिए जुत्तं मणादि बक्षणो । उचिदो खु दे अदिहिजणसकारो । ता कीस एदस्सि महा-

१५णुभावे एव्वं पडिवात्तिमृदा चिद्वासि । अहवा चिद्व तुमं । अहं एव्व जहाणुरूवं करिस्सं । (नायकमुद्श्य) साअदं महामाअस्स । आ-सणपरिग्गहेण अलंकरेदु इमं पदेसं अज्जो । [अनुरज्यत इवान्नैत-

१८स्या दृष्टिः । भवत्वेवं तावद्भाणिष्यामि । (प्रकाशम् ) भर्तृदारिके युक्तं भणित ब्राह्मणः। उचितः खळु तेऽतिथिजनसत्कारः। तत्कस्मादेतिस्म न्महानुभाव एवं प्रतिपत्तिमृदा तिष्ठसि। अथवा तिष्ठ त्वम् । अहमेव

२१यथानुरूपं करिष्यामि । (नायकमुह्स्य) स्वागतं महाभागस्य । आस-नपरिप्रहेणालंकरोत्विमं प्रदेशमार्थः । ]

विद्वकः — भो वजस्स सोहणं एसा मणादि । उवविसिअ एन्थ २ ४ मुहुत्तअं वीसमझ । [ भो वयस्य शोभनमेषा भणति । उपविश्यात्र मुहूर्ते विश्राम्यावः ]

नायकः — युक्तमाह भवान् । ( उभावुपविश्वतः )

२ ७ नायिका — ( चेटी मुह्रिय ) अइ परिहाससीले मा एववं करेहि कदावि कोवि तावसो पेक्खि । तदो मं अविणीदोत्ति संभावइस्सिटि । [ ( वेटीसुह्रिय ) अयि परिहासशीले मैवं कुरु । कदापि कोऽपि ता-३०पसः प्रेक्षते । ततो मामविनीतेति संभाव।येष्यति ।

( ततः प्रविशति तापसः )

तापसः — आज्ञापितोऽस्मि कुलपतिना कौशिकेन । यथा वत्स शा-

३ ३ ण्डिल्य पितुराज्ञया सिद्धयुवराजिमत्रावसुर्भविष्यद्विद्याधरकवार्तैनं कुमा-रजीम् तवाहर्नामहैव मलयपर्वते कापि वर्तमानं भगिन्या मलयवत्या वरहेतोई छुमागतः। तं च प्रतीक्षमाणाया मलयवत्याः कदाचिन्मध्यं-

३६दिनसैवनवेलातिकामेत् । तदेनामाह्यागच्छेति । तत्तपोवने गौरीगृ-हमेव गच्छामि। (परिक्रम्य भूमिं निरूप्य सविस्मयम्) अये कस्य पुनिरियं पांगुले मूपदेशे प्रकाशितचक्रवातीचिद्वा पदपङ्किः । ( अपतो जीमूतवा-

३ ९ इनं निर्दित्य) नूनमस्यैवेयं महापुरुषस्य । तथाहि उष्णीषः स्फुट एष मूर्धनि विभात्यूर्णेयमन्तर्भुवो-अक्षुस्तामरसानुकारि हरिणा वक्षःस्थलं स्पर्धते । चक्राङ्कं च तथा कर्रह्यमिदं मन्ये तथा कोऽप्ययं नो विद्याधरचक्रवर्तिपदवीमप्राप्य विश्राम्यति ॥ १७ ॥ अथवा कृतं संदेहेन । व्यक्तमनेनैव जीमूतवाहनेन मवितव्यम् । ( मलयवर्ती निरूप्य ) अये इयमपि राजपुत्री । (उभौ विलोक्य स्वगतम् )

१ सवनविधिः । सवनवेलावधिः । २ प्रकाशचक्र विद्वा । ३ महानुभावस्य पदवी । ४ पद् ।

३ चिरात्खलु युक्तकारी विधिः स्याद्यदि युगलमेतदन्योन्यानुह्रपं घटयेत्। ( उपसम्य नायकं निर्दित्य ) स्वस्ति भवते ।

नायकः -- भगवन् जीमूतवाहनोऽभिवादयते । ( उत्थातुभिच्छति )

६तापसः —अलमलमस्युत्थानेन। ननु सर्वस्याभ्यागतो गुरुरिति भवा-नेवास्माकं पूज्यः । तद्यथासुखं स्थीयताम् । नायिका—अज्ज पणमामि । [ आर्य पणमामि ]

९तापसः—वत्से अनुरूपभर्तृगामिनी मूयाः । राजपुत्रि त्वामाह कुल-पतिः कौशिको यथातिकामित मध्यंदिनसवनवेला तत्त्वरितमागन्य-तामिति ।

१२मलयवती - जं गुरू आणवेदि । ( उत्थाय निःश्वस्थातमगतम्)

एकत्तो गुरुवअणं अण्णत्तो दइअदंसणसुहाइं। गमणोगमणविमृढं अज्जपि दोलएदि मे हिअअं॥ १८॥

[ यदुरुराज्ञापयति । ( उत्थाय निःश्वस्यातमगतम् )

एकतो गुरुवचनमन्यतो द्यितदर्शनसुखानि ।

३गमनागमनविमूदमद्यापि दोलायते मे हृदयम् ॥ ]

( सलज्जं सातुरागं च नायकं पश्यन्ती तापससहिता निष्कान्ता चेटी घ) नायक: — ( सोत्कण्टं निःश्वस्य नायिका पश्यन् )

अनया जधनाभागभरमन्थरयानया ।

अन्यतोऽपि व्रजन्त्या मे हृदये निहितं पदम् ॥ १९॥

विद्षक: — मो दिंड तुण जं पेक्सिद्बं । सुदं जं सोद्बं । ता दाणीं मज्झण्णसूराकिरणसंदावदिजणिदो विअ मे उद्समी घमघमा-

३ अदि । ता एहि णिकमक्ष । जेण बक्षणो अदिही भविअ मुणिज-णसआसादो लद्धेहिं कन्द्रमूलफलीहं पि दाव पाणधरण करिस्सं ।

१ गमणागमणाधिरूढं अज्जिपि मं दोलएदि हिअअं।

ि भो दृष्टं त्वया यत्पेक्षितव्यं । श्रुतं यच्छ्रोतव्यं । तदिदानीं मध्या-६इसूर्यिकिरणसन्तापाद्विगुणित इव मे उदराभिर्घमधमायते। तदेहि निष्का मावः । येन ब्राह्मणोऽतिथिर्भृत्वा मुनिजनसकाशालुङ्धैः कन्द्रमूलफले-रिप ताबत्याणघारणं करिष्यामि ।] ९**नायकः**—( उर्घमवलोक्य ) अथे मध्यमध्यास्ते नमस्तलस्य भगवान्

सहस्रद्गिधिति:। तथाहि

तापात्तत्क्षणघृष्टचन्दनरसीपाण्डू कपोछी वहन् संसक्तिनिजकणतालपवनैः संवीज्यमानाननः। संपत्येष विशेषिकतहृदयो हस्तोजिझतैः शीकरै-ग्लीयच्छळ जदुःसहामिव दशां घत्तं गजानां पतिः॥ २०॥ तदेखावामपि गच्छाव: ( इति निष्कान्तौ )

इति प्रथमोऽङ्गः

# **बितीयो**ऽङ्कः

( ततः प्रावेशति चेटी )

चेटी - आण्णत्तिक्ह सिंहदारिआए मलअवदीए । जहां हक्के मणी-१ हरीए अज्ज चिराअदि में भादुओं अज्जमित्तावसू । ता लहु गदुअ जाणोहि किं आअदो ण वेति । (परिक्रम्य नेपट्याभिमुखमवलोक्य ) का उण एसा तुरिदतुरिदं इदो एन्व आभच्छिदि। (निरूप्य) कहं च-६ उरिआ । [ आज्ञण्तास्मि मर्तृदारिकया मळयवस्या । यथा हुक्ने म-

१ रसी पाण्डु । २ गाढायळक ।

नोहरिके अब चिरयति मे भ्रातार्यमित्रावसुः । तल्लघु गस्वा जानीहि किमागतो न वेति। ( परिक्रम्य नेपध्याभिमुखमवलोक्य ) का पुनरेषा स्वरि-९तःवारितमित एवागच्छति । ( निरूप्य ) कथं चत्रिका । ]

#### ( ततः प्रविशति चतुरिका )

पथमा—( उपसृत्य ) हला चडरिए किं निमित्तं उण म परिहरिअ १२एव्वं तुरिदतुरिदं गच्छिअदि। [( उपसूत्य )हला चतुरिके किं निमित्तं पुनर्मा पारिहृत्थैवं त्वरितत्वारितं गम्यते ।

दितीया-हला मणोहरिए आणतिहा मष्टिदारिआए मलअवर्दाए। १ ५ हुझे चडारेए कुसुमाव चअपरिस्समणीसहं मे सरीरं। सरदादवजाणिदो विअ मे सन्दावो अहि अदरं बाघेदि । ता गच्छ तुमं बालकदली-पत्तपरिक्सिते चन्दणलताघरए चन्दमणिसिलाअलं सर्जाकरेहिति।

१८अणुचिद्धिअं अ मए जहा आणतं । जाव गदुः महिदारिआए णि-वेदेमि । [ हला मनोहरिके आज्ञप्तास्मि मर्तृदारिकया मलयवत्या । हक्षे चतुरिके कुसुमावचयपरिश्रमनिःसहं मे शरीरम् । शरदातपज-

२१नित इव मे सन्तापोऽधिकतरं बाधते । तद्गच्छ त्वं बालकद्रलीपत्रप-रिक्षिप्ते चन्दनलतागृहे चन्द्रमणिशिलातलं सर्ज्जीकुर्विति । अनुष्ठितं च मया यथाज्ञसम् । याबद्धत्वा भर्तृदारिकायै निवेदयामि ।

२४प्रथमा—जइ एवं ता छहु गदुअ णिवेदेहि । जेण से तहिगदाए उवसमिस्सदि सन्दावा । [ यद्येवं तल्लघु गत्वा निवेदय । येनास्या-स्तत्र गताया उपशमिष्यति सन्तापः । ]

२७द्वितीया—( विस्वयात्मगतम् ) ण ईरिसो से सन्दावा जो एववं उव-समिस्सदि । विचित्तरमणीअं चन्द्रणलताघरअं पेक्खन्तीए अहिअ-दरो सन्दावो हुविस्सदित्ति तकेमि । (प्रकाशम्) ता गच्छ तुमं ।

३० अहं पि सर्जीकिदं मणिसिलाअलांति गदुअ माहिदारिआए णिवेदेमि। [ ( विमृश्यात्मगतम् ) नेदृशस्तस्याः सन्तापो य एवमुपशमिष्यति । विचित्ररमणीयं चन्दनलतागृहं मेक्षमाणाया अधिकतरः सन्तापो म-३३विष्यतीति तर्कयामि । ( प्रकाशम् ) तद्गच्छ त्वम् । अह्मिप सर्ज्ञाकृतं मिणाशिलातलमिति गावा भर्तृदारिकायै निवेदयामि । ](इति निष्कान्ते)

### प्रवेशकः।

( ततः प्रविशति सोत्कण्ठा मलयवती चेटी च ) 3 € नायिका—( निःश्वस्यात्मगतम् ) अयि हिअअ तथा तारेंस जणे लजा ए मं परंमुहीकरिअ दाणि अप्पणा तहिं गदोसिति अहो दे अ-

३९प्पंभरित्तणं। (प्रकाशम्) हञ्जे आदेसेहि मे मअवर्दाए आअदणं। ( निःश्वस्यात्मगतम् )अयि हृदय तथा तस्मिञ्जने लज्जया मां पराङ्मु-स्वीकृत्येदानीमात्मना तत्र गतोऽसीत्यहो त आत्मंमिरत्वम् । (प्रकाशम्)

४२ हुझे आदेशय में भगबत्या आयतनम् ।

चेटी — णं चन्दणलदाघरअं माहिदारिआ पत्थिदा । [ ननु चन्द-नलतागृहं भर्तृदारिका प्रस्थिता ।]

४५नायिका—( सलजम् ) हुझे सुड्डु तुए सुमराविदम्हि । ता एहि तहिं एव गच्छम्ह । [ ( सळजम् ) हुङ्के सुष्ठु त्वया स्मारितास्मि । तदेहि तत्रैव गच्छावः । ]

४८चेटी-एदु एदु महिदारिआ। [एरवेतु भर्तृदारिका ।](अवतो गच्छति) ( नायिकान्यतो गच्छति )

चेटी—( प्रष्ठतो दृष्ट्वा सोद्वेगमात्मगतम् ) अहो से सुण्णाहि अअत्तणं । ५१कहं तं एव्व देवीभवणं पत्थिदा । (प्रकाशम् ) भाद्विदारिए ण इदो चन्दणलदाघरअं। ता इदो एहि दावा [अही अस्याः शून्यहद्यत्वम्। कथं तदेव देवीभवनं प्रस्थिता। (प्रकाशम् ) भतृदारिके नन्वितश्चन्दन-

१ मन्थरं सहं कुद्ध ।

५४लतागृहम्। तदित एहि तावत्।]( नाथिका सविलक्षिमतं तथा करोति)
चेटी—इदं चन्दणलदाघरअं ता पविसिक्ष चन्दमणिसिलाअले उवविसिद्ध महिदारिआ। [ इदं चन्दनलतागृहं तत्प्रविश्य चन्द्रमणि५७शिलातल उपविशतु भर्तृदारिका। ] ( उभे उपविशतः )

नायिका—( निःश्वस्यातमगतम्) भअवं कुसुमाउह जेण तुमं रूवसो-हाए णिजिजदोसि तस्स तुए ण किंपि किदं। मम उण अणवरद्धाः

६०एवि अबलोरी करिअ पहरन्तो ण लज्जेसि । (आत्मानं निर्वर्ण्य मदनाः वस्थां नाटयन्ती प्रकाशम् ) हुने कीस उण घणपलुवणिरुद्धसूर्किरणं तं एव्व चन्दणलदाघरअं ण मे अज्जवि सन्दाबदुक्लं अवणेदि [(निःश्व-

६ ३ स्यात्मगतम् ) भगवन् कुसुमायुध येन त्वं रूपशोभया निर्जितोऽसि तस्य त्वया न किमपि कृतम् । मम पुनरनपराद्धाया अप्यवलेति कृत्वा पहरत्न लज्जसे। (आत्मानं निर्वण्यं मदनावस्थां नाटयन्ती प्रकाशम् )

.चेटी--जाणामि अहं एत्थ कारणं । किं उण असंभावणी अंति भट्टि-६९दारिआ ण तं पडिवज्जिरि । [जानाम्यहमत्र कारणम् । किं पुनः

रसंभावनीयमिति भर्तृदारिका न तत्वतिपद्यते । ] ----

नायिका—( आतमगतम्)कहं लिक्खिदा विअ अहं एदाए। तहाहि ७२पुच्छित्सं। ( प्रकाशम्) हञ्जे किंतं जंण पडिविजि अदि। ता कहेहि दाव किंतं कारणं। [(आतमगतम्) कथं लक्षितवाहमेतया। तथापि प्रच्छामि। ( प्रकाशम्) हञ्जे किंतयन प्रतिपद्यते। तत्कथय

७५तावारिकं तस्कारणम् । ]

चेटी-एसो दे हिअअडिदो वरो । एव ते हृदयस्थितो वरः ।

<sup>ी</sup> असंभाविणी ।

EIIA

T

Ġ.

ना

नायिका-- ( सहर्षे ससंभ्रमोत्थाय द्वित्राणि पदानि गत्वा ) कहिं कहिं सो। ७८[ कुत्र कुत्र सः । ]

चेटी--( उत्थाय साहमतम् ) भाद्विदारिए सो को । [ भर्तृदारिके स क: 1] ( नाथिका सलज्जमुपविश्याधोमुखी तिष्ठति )

८१चेडी--भट्टिदारिए एदान्हि वतुकामा। एसी दे हिअअडिदो वरो एव्व देवीए दिण्णो सिविणए। पच्छावि जो क्लणं एव्य पविमुक्ककु-सुमवाणो वित्र मञरद्धओ भट्टिदारिआए दिहो । सो दे इमस्स

८४सन्दावस्स कारणं जेण एदं सहावसीअलंपि चन्द्णलताघरअंण दे सन्दावदुक्लं अवणिद । [ भर्तृदारिके एतदस्मि वक्तकामा । एष ते हृदयिस्थता वर एव देव्या दत्तः स्वमे । पश्चादिप यः क्षणमेव

८७पविमुक्तकुषुमबाण इव मकरध्वजो भर्तृदारिकया दृष्टः । स तेऽस्य सन्तापस्य कारणं येनैतत्स्वभावशीतलमपि चन्द्रनलतागृहं न ते सन्तापदुःखमपनयति ।

९०नायिका— ( चतुरिकाया अलकं स्पृशन्ती ) हक्के चडरिका खु तुमं । किं दे अवरं पच्छादीअदि ता कहिस्स।[ हक्के चतुरिका खळु त्वम् । किं तेऽपरं पच्छाद्यते । तःकथियव्यामि ।]

९३ चेटी - माहिदारिए दाणि एव कहिदं। किं बहुणा पलविदेण। अरुं सम्भाग मा सन्तप्प। जइ अहं चउरिआ तदा सोवि भट्टिदारिअं अपेक्खन्तो ण मुहूत्तअं पि अण्णहि अहिरमिस्सिदि। ९६ता एदंपि मए लक्खदं। [ भर्तृदारिके इदानीमेव कथितम्। किं बहुना पलपितेन । अलं संभ्रमण मा सन्तप्यस्व । यद्यहं चतुरिका तदा सोऽपि भर्तृदारिकामप्रेक्षमाणो न सुहूर्तमप्यन्यासिन्नाभिरंस्यते। ९९तदिदमपि मया लक्षितम् ]

नायिक(--:( सासम् ) हक्षे कुदो अह्याणं एदिसी भाअधेअदा । [ (सासम् ) हक्षे कुत्तोऽस्माकनीहरी भागवेयता । ]

१०२ चेटी — भाटिदारिए मा एवं भण । किं महुमेहणो वच्छत्थलेण लच्छि अणुव्वहन्ते। णिव्युदो होदि । [ भर्तृदारिके मैवं भण । किं मधुमथनो वक्षःस्थलेन लक्ष्मीमनुद्धहन् निर्वृत्तो भवति । ]

१०५नायिका—िकं सुजणो पिअं विज्ञित्र अण्णं मणिदुं जाणेदि । सिंह अदो वि मे सन्दावो अहि अदरं वाधेदि जं सो महाणुभावो वाआमेत्तकेण वि अकिदपिडवित्ती अदिक्खणेत्ति मं संभावइस्सिदि ।

१०८[ किं स्वजनः पियं वर्जायत्वान्यद्भाणितुं जानाति । साखि अतोऽपि मे सन्तापाऽधिकतरं बाधते यत्स महानुभावो वाङ्गात्रेणाप्यकृतप्र• तिपत्तिरदक्षिणेति मां संभाविथप्यति । ] ( इति रोदिति )

१११चेटी — भाहिदारिए मा रे।द । अहवा कहं ण रोइस्सदि । अहिओ से हिअअस्स सन्दावो अहिअदरं वाघेदि । ता किं दाणीं एरथ करइस्सं । ता जाव चन्दणलदापल्लवरसं से हिअए दाइस्सं । (उत्थाय

११ ४ चन्दनपहनं ग्रहीत्ना निष्पीच्य रसं हृदये ददाति )भाटिदारिए णं भणामि मा रोद । अअं खु थणव हुँलदिण्णो चन्दणपहन्यसो हमेहिं अणवरदः पडन्तेहिं बाप्फबिन्दूहिं उण्हीकिदो ण दे हिअअस्प एदं सन्दावं

११७ अवणेदि । [ भर्तृदारिके मा रुदिहि । अथवा कथं न रोदिप्यति । अधिकोऽस्या हृदयस्य सन्तापोऽधिकतरं वाधते । तत्किमिदानीमत्र करिप्यामि । तद्यावचन्दनलतापल्लवरसमस्या हृदये दास्ये । भर्तृदारिः

१२०के ननु भणामि मा रुदिहि। अयं खल्ल स्तनवर्तुलदत्ताश्चन्दनपल्लवरस एभिरनवरतपति द्विषेष्पिकंदुभिरुष्णीकृतो न ते हृदयस्यैतं सन्तापमपः नयति। ] (कदलीपत्रमादाय वीजयति)

१ सुअणो। २ पद्ट ।

fir

ŧΝ ŶſŦ

१२३नायिका—( इस्तेन निवारयति )सहि मा वीजेहि । उण्हो खु एसो कदलीदलमारुओ । [ ( हस्तेन निवारयित ) साखि मा वीजय । उष्णः खल्वेष कद्लीदलमारुतः । ]

१२६चेटी-महिदारिए मा इमस्स दोसं कहेहि। कुणिस घणतक्षेणचन्द्णपङ्घवसंसम्मसीदलंपि इमं। णीसासेहिं तुमं एव्व कअछीदलमारुअं उण्हं ॥ १ ॥

[ भर्तृदारिके मास्य दोषं कथय ।

करोषि घनतरुणचन्दनप्छवसंसर्गशीतलमपीमम् ।

३ निः श्वासैस्त्वमेव कद्लीद्रलमारुतमुष्णम् ॥ ] नायिका— ( सासम् ) सिंह अस्थि कोवि इमस्स दुक्खस्स उव-समोवाओ [ साखि अस्ति कोप्यस्य सन्तापस्योपशमोपायः । ]

६चेटी--भट्टिदारिए अत्थि जदि सो एत्थ आअच्छिदि। [ भर्तृदारिके अस्ति यदि सोऽत्रागच्छाते । ]

( ततः प्रावेशित नायको विद्षक्य । ) ९नायकः — किस्सेट र अंग्रेट

व्योवृत्येव सितासितेक्षणरुचा तानाश्रमे शाखिनः कुर्वत्या विटपावसक्तविलसत्कृष्णाजिनौयानिव । यद् दृष्टोऽस्मि तया मुनेरिप पुरस्तेनैव मय्याहते पुष्पेषो भवता सुधैव किमिति क्षिप्यन्त एते शराः ॥ २ ॥ विद्षक: - भो वअस्स कहिं क्खु दे गर्द तं धरित्तणं। [ भो वयस्य कुत्र खलु ते गतं तद्धीरत्वम् । ]

३नायकः -- वयस्य । ननु धीर एवास्मि । कुतः नीताः किं न निशाः शशाङ्कधैवला नाघातीमन्दीवरं

१ चन्दणलभा। २ आवृत्येव । ३ रुचयो ।

किं नोन्मीलितमालतीसुरभयः सोढाः प्रदोषानिलाः।
श्रेक्षारः कमलाकरे मधुलिहां किंवा मया न श्रुते।
निन्धीजं विधुरेष्वधीर इति मां येनांभिधत्ते भवान् ॥ ३ ॥
(विचिन्त्य) अथवा सैन्यगिमिहितं वयस्येन ।
स्नीहृद्येन न सोढाः क्षिप्ताः कुसुमेषवीऽष्यनङ्गेन ।
येनाद्येव पुरस्तव वदापि धीर इति स कथपहम् ॥ ४ ॥
विदूषकः—(आत्मगतम्) एव्वमधीरत्तणं पिडवज्जन्तेण आचिन्त्रदेशे महन्तो अणेण हिअअस्स आवेगो । ता जाव किहिं एव्व एदं अआविखवानि । (प्रकाशम्) भो वअस्स कीस उण अज्ञ तुमं लहु एव्व गुरुअणं सुस्सूसिअ इह आगदो । [(आत्मगतम्) एवम-धीरत्वं प्रतिपद्यमानेनाख्यातो महाननेन हृदयस्यावेगः। तद्यावस्कुत्रै-६वैनमाक्षिपामि । (प्रकाशम्) भो वयस्य क्रमात्पुनरद्य त्वं लक्ष्वेव गुरुजनं गुश्रूषित्वेहागतः। ]

चेटी— ( कर्ण दत्वा ससम्भ्रमम् )भट्टिदारिए पदसद्दो विश्र सुणीअदि । १५[ भर्तृदास्कि पदशब्द इव श्रूयते । ]

नायिका— ( ससम्भ्रममाहमाने पश्यन्ती ) हुझे में इंदिसं आआसं पेक्सिअ कोवि में हिअअं कलइस्मादि । ता उड्ठेहि इमिणा रत्तासो

<sup>9</sup> हुंकारः । २ केनाभिधत्ते । ३ न सम्यगहं ब्रवीमि ।, मृषा नाभिहितम् । नन्व-षीरोऽस्मि । ४ धीरः कथं सोऽहम । ५ आविक्रिदो । ६ मा...तुलीअवु ।

<del>वर्गीत</del> ह

elij elij

**A** [

₹

निर्म सार

Ť

terr

१८अपादवेण अन्तरिदा पेक्लम्ह दाव की एसोाति। [हक्षे ममेदृशमायासं प्रेक्ष्य कोऽपि मे हृद्यं कलियव्यति । तदातिष्ठानेन रक्ताशोकपादपे -नान्तरिते पेक्षावहे तावस्क एष इति । ] (तथा कुरुतः )

२१विद्रूषकः — एदं चन्द्रणलदाघरअं। ता एहि पविसहा। [ एतच-न्द्नलतागृहम्। तदेहि पविशावः।] ( नाट्येन प्रविशतः) नायकः — ( विलोक्य)

चन्द्रनलतागृहमिदं सचन्द्रमाणिशिलमिप प्रियं न मम । चन्द्राननया रहितं चन्द्रिकया मुखमिव निशायाः ॥ ५॥ चेटी—( <sup>दृष्ट्वा</sup> ) महिदारिए दिङ्गि वहुसि । सो एव णं दे हि-अअवल्लहो जणो । [मर्तृदारिके दिष्ट्या वर्धसे। स एव ननु ते हृदय-३वल्लमो जनः । ]

नायिका—(दृष्ट्वा सहर्षे ससाध्वसं च ) हु एदं पेक्सिअ अदिसद्धसेण ण सक्कुणोमि इह एव्व असण्णे ।चिट्ठिदं । कदावि एसो पेक्सिदि । ६ता एहि अण्णदो गच्छम्ह । (सोत्कमां पदं दत्वा )हु वेविद मे ऊरू। [हु पे पेक्ष्यातिसाध्वसेन न शक्तोमीहैवास ने स्थातुम् । कदाणि एष प्रेक्षते । तदेह्यन्यतो गच्छावः । (सोत्कम्पं पदं दत्वा ) हु वेपते ९म ऊरुः । ]

चेटी — (विहस्य) अह काअरे इह हिंद तुमं को पेक्खादे। णं विसुमरिदो दे अअं दत्तासे। अपादवो। ता इह एवा चिठ्ठहा। १२[(विहस्य) अयि कातरे इह स्थितां त्वां कः पेक्षते। ननु विस्मृतस्ते ऽयं रक्ताशोकपादपः। तदिहैव तिष्ठावः।] (तथा कुरुतः)

विद्षकः—( निरूप ) भो वअस्स एसा सा चन्द्रमणिसिला। १५[भो वयस्य एषा सा चन्द्रमणिशिला।

चेटी--- माहिदारिए । एसा सोत्त आलावो सुण्णीअदि । ता अव-हिदा दाव सुणम्ह । [ भर्तृदारिके एषा सेत्यालाप श्रूयते । तदबहिते १८तावच्छृणुमः । ] ( उमे आकर्णयतः )

विद्षकः—( हस्तेन चालयन् )भो व अस्स णं भणामि। एसा सा चन्द-मणिसिलेति।[भो वयस्य ननु भणामि। एषा सा चन्द्रमणिशिलेति । ]

२१नायकः — सम्यगुपलक्षितम् । ( इस्तेन निर्दिश्य )

शशिमणिशिला सेयं यस्यां विपाण्डुरमाननं करिकसलये कृत्वा वामे घनक्वसितोद्गमा। चिरयति माये व्यक्ताकृता मनावस्फुरिताधरा नियमितमनोमन्युर्देष्टा मया रुदती त्रिया ॥ ६ ॥ ततस्तस्यामेव चन्द्रमणिशिलायामुपविशावः । ( उभावुपविशतः ) नायिका—(विविन्त्य) का उण एसा हुविस्सिदि। [(विविन्त्य)

३का पुनरेषा भविष्यति ।]

चेटी--- भाडिदारिए जधा अन्हे अन्तारिदा एदं पेक्खम्ह तथा मण्ण तुमं पि एदेन दिहा भविस्सिस [ मर्तृदारिके यथावामन्तरित एनं ६ पेक्षावहे तथा मन्ये स्वमप्यनेन दृष्टा माविष्यासि । ]

नाथिका-जुज्जइ एदं । कं उण पणअकुविदं पिअअणं हिअए करिं मन्तेदि [ युज्यत एतत् । कं पुनः प्रणयकु। पतं प्रियजनं ९हृद्ये कृत्वा मन्त्रयते । ]

चेटी - महिदारिए मा ईदिसिं सङ्कं करेहि । पुणेवि दाव सुणम्ह । [ मर्तदारिके मेद्शीं शङ्कां कुरुष्व । पुनरिष तावच्छृणुव: । ] १२विद्षक: — ( आत्मगतम् ) अहिरमदि एसो एदाए कहाए । भोदु

१ सुरितेष्ट्रेंबोः । २ मा णा तुमंपि एव्वं स्थि ।

e i

÷

एदं एवन वर्ड्डावइस्सं (प्रकाशम्) मो वअस्स तदा सा रुदती तुए किं भणिदा । [ ( आत्मगतम् ) अभिर्मत एप एतया कथया । भवतु । १५एतदेव वर्धयिष्यामि । ( प्रकाशम् )भो वयस्य तदा सा रुदती त्वया किं भणिता [•]

नायकः - वयस्य इदमुक्ता ।

निष्यन्दत इवानेन मुखचन्द्रोदयन ते।

एतहाष्पाम्बुना सिक्तं चन्द्रकान्तशिलातलम् ॥ ७॥

नायिक—( सरोषम् ) चडारीए अतिथ किं अदोवि अवरं सोदव्वं । ता एहि गच्छम्ह अण्णदो। चितुरिके अस्ति ।किमतोप्यपरं श्रोतव्यं।

३ तदेहि गच्छाबोऽन्यतः ।

चेटी-( इस्ते गृहीत्वा ) भौट्टिदारिए मा एव्वं भण । जेण तुमं दिहा सो अण्णं उद्दिंसिअ एव्वं माणिस्सिदिति णहि मे हिअअं पत्तिआ-

६ अदि । ता कहावसाणं दाव पहिवालएस । [ भर्तृदारिके भैवं म-ण । येन त्वं दृष्टा सोऽन्यामुद्दिर्येवं भणिष्यतीति नहि मे हृद्यं

पत्येति । तत्कथावसानं तावस्पतिपालयावः । ]

९नायकः - वयस्य तामेवास्यां शिलायामालिस्य तया चित्रगतयात्मानं विनोदयेयम् । तदित एव गिरितटान्मनःशिलाशकलान्यादायागच्छ । विदृषक: -- जं भवं आणवेदि । ( निकम्य प्रविश्य ) भो व अस्स तुए १२एको वण्णओ आण्णाविदो। मए उण इह पन्वदे सुलहा पञ्जजाइआ वण्णआ आणीदा । ता आलिहदु भवं । [ यद्भवानाज्ञापयित । ( निष्कम्य प्रविद्य ) भी वयस्य त्वयैकी वर्णक आज्ञापितः । मया १ ५ पुनिरह पर्वते सुलमाः पञ्चजातीया वर्णका आनीताः । तदालिखतु भवान् । ] (इत्युपनयति)

१ वादइस्सं । २ तुमं एव्व सिविणाए दिहा । ण एदस्स अण्णिसं दिही अहिरमिद। नागिका-णहि...पडिपारेहम ।

नायकः - वयस्य साधु कृतम् । ( गृहीत्वा शिलायामालिखन् सरोमाखम् ) १८सखे पश्य ।

न्य अक्षिष्टम्बिबशोभाधरस्य नयनोत्सवस्य शशिन इव । दायतामुखस्य सुखेयाति रेखापि पथमदृष्टयम् ॥ ८॥ ( विकात ) विद्पक: (सकौतुकं निर्वण्ये ) अप्यचनस्तिव एववं णाम लिही अदि । अहो अच्छिरिअं । [ ( सकैतुकं निर्वण्यं ) अमत्यक्षेऽप्येवं ३नाम ह्रपं लिख्यते । अहे। आश्चर्यम् ।

नायकः — ( सस्मितम् ) वयस्य

भिया सिनाहितैवेयं सङ्गलपंस्थापिता पुरः।

हृष्टा हृष्टा लिखाम्यनां यदि तत् कीऽत्र विस्पयः ॥ ९ ॥

नायिका—(सासम्) चडारिए जाणिदं खु कहावसाणं। ता एहि दाव मित्तावसुं पेक्लस । [ (सासम् ) चतुरिके ज्ञातं खलु कथा-

३वसानं । तदेहि तावन्मित्रावसुं प्रेक्षावहे।

चेंटी—(सिवषादमातम्) जीविद्णिरपेक्लो विअ से उल्लावो । (प्रकाशम्) मिहिदारिए णं गदा एवव तिहं मणोहारिआ । ता क-६दाचि महा मित्तावसू इह एवव आअच्छिदि । [ जीवितिनरेपेक्ष इ-वास्या उल्लापः । (प्रकाशम् ) भर्तृदारिके ननु गतैव तत्र मनोहास्का। तःकदाचिद्धर्ता मित्रावसुरिहैवागच्छति ।

(ततः प्रविशति मित्रावसः )

मित्रावसु:--आज्ञापितोऽस्मि तातेन । यथा वत्स मित्रावसो कुमार जीम्तवाहनोऽस्माभिरिहासन्नमावात् सुपरीक्षितोऽयम् । कुँतोऽस्माद्योग्यो १२वरः । तद्समे बस्सा मलयवर्ता प्रतिपाद्यतामिति । अहं तु सेहपरा-धीनतयान्यदेव किमप्यवस्थान्तरमनुभवामि । कुतः

१ रेखा सुखयति नः । २ सङ्कल्पैः स्थापिता । ३ जादं । इतो योग्यो, तद् योग्योऽयं ।

यद्विद्याधरराजवंशतिलकः प्राज्ञः सतां सम्मतो रूपेणाप्रतिमः पराक्रमधनो विद्वान् विनीतो युवा । यश्चास्नपि सन्त्यजेत् करुणया सन्त्वार्थमभ्युद्यत-स्तेनास्मै ददतः स्वसारमतुलौ तुष्टिविषाद्श्र मे ॥ १०॥ श्रुतं च । यथा जीमृतवाहनो गौर्याश्रमसम्बद्धे चन्द्रनलतागृहे वर्तत इति । तदेतचन्द्रनलतागृहे । यावत् प्रविशामि (प्रविशति) विद्यकः — (ससंश्रममवलोक्य ) भो वश्रम्म प्रच्यादेशि स्राप्ताः

रेविदूषकः — ( ससंभ्रममवलोक्य ) मो व अस्स पच्छादेहि इमिणा क॰ दलीक्तेण इमं चित्तगदं कण्णें । एसी खु सिद्धजुकराओ मित्तावसू इह आगदो कदावि पेक्लिस्सदि । [ मो वयस्य पच्छादयानेन कद-६लीपत्रेणमां चित्रगतां कुन्यकाम । एक प्रस्त किल्ला

६लीपत्रेणमां चित्रगतां कन्यकाम् । एष खलु सिद्धयुवराजो नित्रावसुरि-हागतः कदापि पेक्षिष्यते ।] ( नायकः कदलीपत्रेण प्रच्छादयति )

मित्रावसुः — कुमार मित्रावसुः प्रणमति ।

९नायकः—( दृष्ट्वा ) मिलावसो स्वागतम् । इत आस्यताम् । चेटी—भट्टिदारिए । आअदो भट्टा मित्तावस् । [ भर्तृदारिके आगतो भर्ता मित्रावसुः । ]

१२ नायिका—हक्षे पिअं मे [हक्षे पियं मे !]
नायकः—भित्रावसो अपि कुशली सिद्धराजी विश्वावसुः ।
मित्रावसुः—कुशली । तै।तसन्देशेनास्मि त्वस्सकाशमागतः ।

१५नायकः — किमाह तत्रमवान् । नायिका — (स्वगतम् ) सुणिस्सं दाव किं तादेण संदिष्टं। [(स्वगतम्) श्रोष्यामि तावत् किं तातेन संदिष्टम् ]

१८ मित्रावसुः — इदमाह तातः । अस्ति मे दुहिता मलयवती नाम जीवितिभवास्य सर्वस्थैव सिद्धेराजा-वयस्य । सा मया तुभ्यं प्रति-

१ हुलां। २ कम्म । ३ तातः। तदादेशेन ।

पाचते प्रतिगृह्यतामिति ।

२१चेटी—(विहस्य) महिदारिए किं ण कुप्पासे दाणि । [(विहस्य) भर्तृदारिके किं न कुप्पसीदानीम्।]

नायिका—(सस्मितं सलज्जं चाघोतुखी स्थित्वा) हज्जे मा हस । किं २४विसुमरिदं दे एदस्स अण्णिहि अअत्तणं। [ हज्जे मा हस । किं विस्पृतं एतस्यान्यहृद्यस्वम् । ]

नायकः — (अपवार्य ) वयस्य सङ्कारे पतिताः स्नः ।

२७विद्धकः—(अपवार्य) मो जाणामि ण तं विज्ञिअ दे अण्णेहिं चित्तं अहिरमदि। ता जधा तधा जं किं पि मणिअ विसज्जीअदु एसो। [(अपवार्य) मो जानामि न तां वर्जायित्वा तेऽन्यत्र चित्त-

२०मिन्सित । तद्यथा तथा यत्किमपि भणित्वा विसर्ज्यतामेषः । ]
नायिका—(सरोषमात्मगतम्) हदास को वा एदंण जाणादि ।
[(सरोषमात्मगतम्) हताश को वैतं न जानाति ।]

३३नायकः—क इह नेच्छेद्भवद्भिः सह श्लाध्यमीदृशं सम्बन्धम्। किन्तु न शक्यते चित्तमन्यतः प्रवृत्तमन्यतः प्रवर्तयितुम्। अतो ना हमेनां प्रतिम्रहीतुमुत्सहे । ( नायिका मूच्छी नाटयति )

१६चेडी—समस्ससदु समस्ससदु महिदारिआ । [ समाश्विसेतु समा-श्विसेतु मर्तृदारिका । ]

विरूपकः — मो पराहीणो खु एसो । किं एदिणा अंबमिश्यदेण । ३९ता गुरुअणं से गदुअ अब्मत्थेहि । [ मो पराधीनः खल्वेषः । कि-मनेनाभ्यार्थितेन । तदुरुजनसम्बर्धार्थार्थ

मनेनाभ्यं थितेन । तद्गुरुजनमस्य गत्वाभ्यर्थयस्य । ]
मित्रावसुः — ( आत्मगतम् ) साक्तधूम् । नायं गुरुजनमतिकामाति ।

४२ मस्य गुरुरप्यस्मिनेत्र गायाश्रमे प्रतिवसति । तद् यावद्गरवास्य पित्रो

१ भणन्तेण ।

H

36

a

र्मलयवर्ती ब्राह्यामि। (नायिका समाश्वासिति) (प्रकाशम्) एवं निवेदि-तासमनोऽस्मान् पत्याचक्षाणः कुमार एव बहुतरं जानाति ।

४५नायिका—( सरोषम् ) कहं पच्छानैलाणलहू मित्तावसू पुणोवि म-न्तेदि । [ कथं प्रत्याख्यानलघुर्मित्रावसुः पुनरपि मन्त्रयते । ]

( मिलावसार्निकान्तः )

४८नायिका— (सास्त्रमात्मानं पश्यन्ती आत्मगतम् ) किं मम एदिणा दोह-गाकलङ्कमइेण अच्चन्तदुरखमाइणा अजावि सरीरेण धारीदेणै । ता इह जोव्य असोअपाअवे इमाए अदिमुत्तलदाए उब्बान्धिअ अताणं ५ ? वावादहस्सं । ता ए० वं दात्र । ( प्रकाशं विलक्षितिन ) हञ्जे पेक्स दाव मित्तावसू दूरंगदो ण वेति । जेण अहंपि इदो गमिस्सं । [किं ममैतेन दौर्माग्यकलङ्कमालिनेनात्यन्तदुःसमागिनाद्यापि शरीरेण धारिते-५४न । तदेवं तावत् । (प्रकाशं विलक्षरिमतेन ) हङ्गे पेक्षस्य तावानिमत्राव-सुर्दूरं गता न वेति । येनाहमपीतो गमिष्यामि ।]

चेटी-( कतिचित् पदानि गत्वावलोवयात्मगतम् ) अण्णारिसं से हिअअं ५७पेक्स्वामि । ता ण गमिह्सं । इह एवव ओवारिदा पेक्स्वामि कि एसा पडिवज्जदिति । [ अन्यादशमस्या हृद्यं प्रेक्षे । तन्न गमि व्यामि । इहैवापवारिता प्रेक्षे किमेषा प्रतिपद्यत इति । ]

६०नायिका—( दिशोवलोक्य पाशं गृहीत्वा साम्रम् ) भअविद गोरि तुए इह जम्मे मे ण किंदो पसाओ । ता अण्णिस्सि पि जम्मन्तरे जधा ण ईदिसी दुक्खमाइणी होमि तथा करेहि । [ भगवति गौरि त्वयेह ६ इ जन्मिन मे न कृतः पसादः । तदन्यस्मिन्नि जन्मान्तरे यथा नेहशी

दुःखभागिनी भवामि तथा कुरुष्व । ] ( कण्ठे पारामपैयति )

चेटी—( हर्वा ससंभ्रमम् ) पिलत्ताअदु पिलत्ताअदु

१ पच्चक्खं लहुकियो । २ सरीरहद्योण ।

६६एसा माहिदारिमा उठ्यान्धम अत्ताणअं वावादेदि । [ पारितायता परित्रायतामार्थः । एषा भर्तृदारिकोद्धव्यारमानं व्यापादयति । नायकः — (ससंत्रममुरस्य ) कासी कासी। ६९चेटी- इंज असीअपादवे [ इयमशोकपादपे । ] नायकः — ( सहर्षमवलोक्य ) सैवेयमस्मन्मनोरथम्मिः । ( नायिकां पाणौ गृहीत्वा लतापाश्चमाक्षिपन् )

न खलु न खलु मुग्धे साइसं कार्यशिहकै व्यपनय करमेतं पछवाभं स्रतायाः। कुसुममापि विचेतुं यो न मन्ये समर्थः कलयति स कथं ते पात्रमुद्धन्धनाय ॥ ११ ॥

नायिका—(ससाध्वसम्) हँ को उण एसो । (निरूप्य सरोषं ह-स्तमाक्षिपति ) मुख्य मुख्य अगाहत्थम् । को तुमं णिवारेदुं । कहं मर-३ णेवि तुमं अञ्मङ्घणीओं [ हङ्जे कः पुनरेषः। मुख्य मुख्यामहस्तम्। करत्वं निवारियतुम् । कथं मरणेऽपि त्वमभ्यर्थनीयः । नायकः --- नाहं मुञ्चामि ।

कण्ठे हारस्रतायोग्ये येन पाशस्त्वयार्पितः । यहीतः सापराधोऽयं कथं ते मुच्यते करः॥ १२॥

विद्षक: — ( नेटीमुपसूत्य ) भोदि किं उण से मरणव्ववसाअस्स कारणं । [ भवति किं पुनरस्या मरणव्यवसायस्य कारणम् । ]

३ चेटी-णं एसो एवा ते पिअवअस्सो।[नन्वेष एव ते पियवयस्य:।] नायकः — कथमहमेवास्या मरणव्यवसायकारणस्।न खल्ववगच्छामि।

विद्वकः -- भोदि कहं विअ । [ भवति कथमिव । ]

६चेटी--(साक्तम्) जा सा पिअवअस्तेण दे कावि हिअअवछहा

१ कार्यमेतत्, कार्यमेवं । २ इदि ।

सिला अले आलिहि आ ताए पक्स बादिणा एदेण पडिवाद अन्तस्सिवे मित्तावसुणो णाहं पडिगिगैहिदोत्ते जादिणा व्वे शए इमाए एव्वं व्वव-

९सिदं । या सा प्रियवयस्थेन ते कापि हृदयव्रह्मा शिलातल आलि-स्तिता तस्याः पक्षपातिनैतेन प्रतिपादयतोऽि भित्रावसोनीहं प्रति-गृहीतेति जातनिर्वेदयानैयेवं व्यवसितम् ।

१२नायकः—( सहर्षमातमगतम् ) । कथमियमेवासा विश्वावसोर्दुहिता मलयवती । अथवा रत्नाकराद्दते कुतश्चन्द्रलेखायाः प्रस्तिः । हा क-थं विञ्चतोऽस्मि ।

१५विद्र्षकः — भोदि जदि एवं ता अणवरद्धो दाणि पिअव अस्ते । एसा खु आलिहिदा । अहवा जइ मन ण पत्ति आअसि तदा सअं एक गदुअ सिलाअलं पेक्खदु भो री । [ भवति यद्येवं तदनपराद्ध

१८इदानीं भियवयस्यः । एषा खन्नालिखिता । अथवा यदि मां न पत्येषि तदा स्वयमेव गत्वा शिलातलं प्रेक्षतां भवती ।

नायिका— ( सहर्षे चल्डनं च नायकं परयन्ती इस्तमाक्षंन्तुभिच्छति ) मुञ्च २१मुञ्च मे अग्गहरथं [ मुञ्च मुञ्च मेऽप्रहस्तम् ]

नायकां—(सास्मतम्) न तावन्मुञ्चामि यावन्मम हृद्यवल्लमां शिलायामालेख्यातां न पर्यसि। (सर्वे चन्दनलतागृहं प्रविशान्ते )

२४विद्वकः — (कदलीपत्रमधनीय )भोदि पेकल पेकल एदं से हिआअवल्रहं जणं। [अवाति पेक्षस्व पेक्षस्वतमस्य हृद्यबल्लभं जनम् । ]

नायिका—( निरूप्यापवार्य सस्मितम् ) । चउरिए अहं विअ आलि. २७हिदा । [ चतुरिके अहमियालिखिता ]

चें श्री— (वित्राकृति ना येकां व निर्वण्ये ) भाट्टिरारिए किं भणासि अहं विश्व आलिहिंदाचि । इदिसं से सारिच्छं जेण ण आणी अदि किं दाव

खेव

ववि ति ।

•

निर्म जान

ÌĘ

3

71

१ पच्चाचिक्खन्तस । २ पडिच्छिदा खु ।

३०इह उजेन्व सिलाअले मिट्टदारिआए पिडिविम्बं संकन्तं आदु तुमं आलिहिदेति । [ मर्नृदारिके किं मणस्यहमिवालिखितेति । ईदृशम-स्याः सादृश्यं येन न ज्ञायते किं तावदिहैव शिलातले मर्नृदारिकायाः

३३पतिबिम्बं संक्रान्तमुत त्वमालिखितेति । ]
नायिका--(विहस्य) हु दु जुणीिकदिह्य इमिणा मं चित्तगढं दंसअन्तेण । [ दुर्जनीकृताहम्यनेन मां चित्रगतां दर्शयता । ]

३६विद्घकः — णिब्बुतो दाणि गन्धको विवाहो । ता मुञ्च दाव से अग्गहत्थं । एता खु कावि तुरिद्तुरिदं इह एक्च आअच्छदि । [ निर्वृत इहानी गान्धवी विवाहः । तन्मुञ्च तावदस्या अप्रहस्तम् ।

३९एवा खङ्क कापि स्वरितःवरितिमिहैवागच्छिति । ] (नायको सुञ्चित) (प्रावरिय) चेटी--(सहसोपसूल्य सहर्षं ) मिट्टेदारिए दिहिआ बहुसि । पिटिगि।हिदा खु तुमं मिट्टेपो जीमूद्वाहणस्स गुरूहिं । [ मर्नुदारिके

४२दिष्ट्या वर्धसे प्रतिगृहीता खल्ल स्वं भर्तुर्जीम्तवाहनस्य गुरुभिः । ]
विदृषकः—( नृत्यन् ) ही ही भो सम्पुण्णा मणोरहा पिअवअस्सस्स । अहवा णहि णहि भोदीए मलअवदीए । अहवा ण एदाणं ।

४५(भोजनमभिनयन्) मम एवव एकस्स बह्मणस्स । [ ही ही भोः संपूर्णा मनोरथाः पियवयस्यस्य । अथवा नहि नहि भवत्या मलयवस्याः।अथवा नैतयोः।(भोजनमभिनयन्) ममैवैकस्य ब्राह्मणस्य।]

४८चेटी —(नाथिकामुद्दिय) आणति जुनराअमित्तावसुणा । जह अज्ञ एव्न मलअवदीए विशेहो। ता लहु तं गेण्हिअ आअच्छिति । ता एहि गच्छिस । [आज्ञप्तास्मि सुनराजमित्रावसुना । यथास्त्रैन मन

५१ छवयत्या विवाहः । तल्लघु तां गृहीत्वागच्छेति। तदेहि गच्छावः । ] विर्षकः—गदा खु तुमं दासीए धीए एदं गेण्हिल । वलस्सेण

१ विवादृस्सवस्स भंगलं संयुत्तं।

किं इघ एवा अवाश्यिद्वां । [ गता खलु त्वं दास्याः पुत्रि इमां ५४ गृहीत्वा । वयस्येन किमिहैवायस्थातव्यम् । ]

चेटी — हताश मा तुवर तुवर । तुझाणंपि ण्हवणकं आगदं एव [हदाश मा त्वरस्व त्वरस्व । युष्माकमपि स्वपनकमागतमेव ।

(नाथिका सानुरागं सलजं च नाथकं पश्यन्ती सपरिवारा निष्कान्ता)
( नेपथ्ये वैतालिकः पठिते )

द्वेष्ट्या पिष्टातकस्य द्यतिमिह मलये मेरुतुल्यां द्यानः सद्यः सिन्द्रर्द्राकृतद्विससमारम्भसन्व्यातपश्रीः । बद्गीतरङ्गनामरुणमणिरणष्टुरारावहृद्ये-

रुद्वाहरूनानवेछां कथयति भवतः सिद्धये सिद्धलोकः ॥१३॥ विदूषकः— (आकर्ष) मो वअस्त दिष्टिआ आगदं एहवणअं। [मो वयस्य दिष्ट्यागतं स्नपनकम्।]

स्वायकः (सहर्षम्) यद्येवं तत् किमिदानीमिह स्थितेन । आगच्छ ।
 तातं नमस्क्रत्य खानभूमिमेव गच्छावः ।

अन्योन्यंगीतिकृतां समानरूपानुरागकुलवयसाम् । केषांचिदेव मन्ये समागमो भवति पुण्यवताम् ॥ १४ ॥ ( इति निष्कान्ताः सर्वे )

इति द्वितीयोऽङ्कः।

१ चूर्णैः । २ धूर्लाकृत । ३ गीतैः सिद्धाङ्गनानां । ४ जलचरणरणञ्जूपुराहादहरौः। ५ देशनकृतः ।

## तृतियोऽ**इः**

( ततः प्रविशति मत्तो विचित्रविद्वलवेषश्चषकहस्तो विटः स्कन्धारो ) पितसुराभाण्डश्चेटश्च )

विट:--

णिचं जो पिवइ सुरं जणस्स पि असङ्गं च जो कुणइः। मैह दे दो चिअ देवा वलदेवों कामदेवों अ ॥१॥

[ नित्यं यः पिनति सुरां जनस्य पियसंगमं च यः कुरुते । मम तौ द्वानेच देनौ बलदेवः कामदेवश्च । ] ( धूर्णन् ) सफलं खु मे सेहर-३अस्स जीविञं ।

वच्छत्थलिह्न द्इआ णीलुप्पळवासिआ मुहे महरा।
सीसम्मि अ सेहर में। णिचं चिश्र सैण्ठिश जस्स ॥ २ ॥
[ सफलं खल्ल मम शेलरकस्य जीवितम् । वक्षःस्थले दियता नीलोस्पलवासिता मुले मदिरा । शीर्षे च शेलरको नित्यमेव संस्थितानि६यस्य ॥ ]

(प्रस्बबन्) अरे को मं चालेदि । (सहर्षम्) अवस्यं णोमालिआ मं परिहसदि । [ अरे को मां चालयति । (सहर्षम्) अवश्यं नव-९मालिका मां परिहसति । ]

नेदः — भट्टक ण अ दाव सा अज्जिवि इहागच्छिदि। [ भर्तः न च तावरसाद्यापीहागच्छिति | ]

१२विटः — (सरोषम्) पढमपहैरे एव्व मळअवदीए विवाहभङ्कठं णि-व्युत्तं । ता कीस सा दाणीं पभादेवि णागच्छदि। (विविश्स सहर्षम् ) अहवा अज्ज इमसिंस विवाहमहूस्सवे सक्वो एव्व णिअप-

१ मण्णे दो विभ, अह ते दो अवि । २ चेडिआ । ३ पदोस ।

१५णइणीजणसणाहो सिद्धविज्जाहरलोओ कुसुमाअरुज्जाणे आपा-णअसोक्खमणुमविस्सिदिति तक्केमि। तिहें एवव णोमालिआ मं अवेक्समाणा चिद्वदि । ता अहंपि तहिं एव्व गमिस्सं । कीदिसो

१८णोमालिआए विणा सेहरओ । [ प्रथमपहर एव मलयवत्या विवाह-मङ्गरुं निर्वृत्तम् । तत्कस्मात्सेदानीं प्रमातेऽपि नागच्छति । अथ-वाद्यामुध्मिन्विवाहमहोत्सवे सर्व एव नि नप्रणियजनसहायः सिद्ध-

र १विद्याधरलोकः कुसुमाकरोद्यान आपानकसौरूयमनुभविष्यतीति तर्क-यामि । तत्रैव नवमालिका मामवेक्षमाणा तिष्ठति । तद्दमपि तत्रैव गमिष्यामि । कीदृशो नवमालिकया विना शेखरकः । ] (प्रस्खलन् २ ४ परिकामति)

चेट: - एदु एदु भट्टके। एदं कुसुमा अरुजाणं। ता पाविसदु भट्टके [ एत्वेतु भट्ट रकः । इदं कुसुमाकरोद्यानम् । तस्प्रविशतु भट्टारकः ]

२७( उमी प्रवेशं नाट्यतः ) ( ततः प्रविशति स्कन्धन्यस्तवश्चयुगलो विदृषकः ) विद्षकः — सम्पुण्णा मणोरहा पिअवअस्सस्स । सुदं मए अज्ज पिअव अस्सो कुसुमा अरुज्जाणं गमिस्सिदिति । ता जाव तहिं एव

३ ०गिनिस्सं । (परिकम्यावलोक्य च ) इदं कुसुमा अरुजजाणं । जाव पवि-सामि । ( प्रविश्य भ्रमरबाधां नाटयन् ) अरे कीस उण एदे दुट्टमहु अरा मं एवा अभिद्वनित । (आत्मानमात्राय) भोदु जाणिदं। जंतं

३ ३ मलअवदीबन्धुज्ञणेण जामादु अस्स पिअव अस्सोत्ति कदु अ सबहुमाणं सुगन्धवण्णकेहिं विलित्ते।िह्स सन्ताणकुसुमसेहरअं च मम सीसे

पिणद्धं सो खु एसो अच्चाअरो अणत्थीमूरो। ता किं दाणि ३६करइस्सं। अहवा एदेण एव्व मलअवदीसआसादी लद्धेण रत्तंसुअजुः

अलेण इत्थिआविव लंबं लंबं परिहिअ उत्तरीअकिदावगुण्ठणो गामिस्सं। पेक्खाभि दाव किं में दासीए पुत्ता दुईमहु अरा करइस्सन्ति । [ सं-

१ इत्थिआवेसं विहिअ।

34]

४२ अरे कस्मात्पुनरेते दुष्टमधुकरा मामेवाभिद्रवान्ति । ( आत्मानमान्नाय ) मवतु ज्ञातम् । यत्तन्मलयवतीबन्धुजनेन जामातुः प्रियवयस्य इति कृत्वा सबहुगानं सुगन्धवर्णकेविं लिसो अस्मि संतानकुमुमशेखरकं च मम ४५र्श में पिनद्धम् स खच्वेषोऽःयादरोऽनर्थीभूतः । तत् किमिदानीमत्र क

रिष्ये । अथवैतेनैव मलयवतीसकाशालव्धेन रक्तांशुक्युगेलन स्निय इव लंबं लंब परिधायोत्तरीयकृतावगुण्ठनो गमिष्यामि। प्रेक्षे तावत् किं मे ८८दास्याः पुत्रा दुष्टमधुकराः करिप्यन्ति । ] (तथा करांति)

विट: — ( निरूप्य सहर्षम् ) अरे चेड । ( अङगुन्या निर्दिश्य सहासम् ) एमा खु णोमालिआ आअदा । मं पेक्खिअ चिरस्स आअदोत्ति कु-५१विदा अवगुण्ठणं करिअ अण्णदो गच्छदि । ता कण्ठे गेण्हिअ प-सादेमि णं। [ अरे चेट (अङ्गुल्या निर्दिश्य सहासम्) एषा खळू न-वमालिकागता । मां प्रेक्ष्याहं चिरस्यागत इति कुपितावगुण्ठनं कू-५ ४ त्वान्यतो गच्छाति । तत् कण्ठे गृहीत्वा प्रसादयाम्येनाम् । ] (सहसो-पसृत्य विद्वकं कण्ठे गृहीत्वा मुखे ताम्बूलं दातुमिच्छति )

विद्वक:-( मधगन्धं स्वयन् ) दूरं रे दूरम् । ( नासिकां विधाय वरा-५७ इ.म. स्थिता ) कहं एकाणं दुट्टमहु अराणं सआसादो पारिव्यहो दााणि अण्णास्स दुट्टमहु अरस्स मुद्दे पडिदेशिक्ष । [ ( मद्यगन्धं सूनयम् ) [ दूरं रे दूरम् । कथमेकेषां दुष्टमधुकराणां सकाशास्परिश्रष्ट इदानी.. ६०मन्यस्य दुष्टमधुकरस्य मुले पतितोऽस्मि । ]

विट:-कहं कोवेण परंतुही भृदा। भोदु पाएसु पडिअ पसादोक्षि ।

( प्रणामं कुर्वन् विद्षकस्य चरणमात्मनः शिरसि कृत्वा )पसीद् णोमालिए प-६ ३ सीद । [ कथं कोपेन पराङ्मुखीभूता । मवतु पादयोः पतिस्वा प्रसादयामि । प्रसीद नवमालिके प्रसीद । ] ( ततः प्रविशति चेटी ) चेटी — आणत्तम्हि महिदारिआए मलअवदीए जणणीए हुझे णो ६६मालिए कुसुमाअरुजाणं गदुअ उज्जाणपालिअं पल्लविअं भणाहि। अज्ज सविसेसं तमालवीहिअं सज्जीकरेहि। मल अवदीसाहिदेण जामादुएण तस्थ गन्तव्वं चि । आणताञ्च मए पछविआ । ता जाव ६९रअणीविरहवैडिदुक्कण्ठं पिअवअस्सं सेहरअं अण्णेसामि । ( द्या ) एसो सेहरओ। (सरोषम्) कहं अण्णं कंपि इत्थिअं पसादेदि। ता इह हिदा एवव जाणामि का एसोत्ति । [आज्ञसास्मि भर्तृदारिकया ७२मलयवत्या जनन्या । हञ्जे नवमालिके कुमुमाकरोद्यानं गत्वोद्यानपा-लिकां पल्लविकां भण । अद्य सविशेषं तमालवीथिकां सज्जीकुरु। मल्यवतीसहितेन जामात्रा तल गन्तव्यमिति । आज्ञसा च मया पहन ७५विका । तद्यावद् रजनीविरहविधेतोस्कण्ठं पियवयस्यं शेखरकमन्वि-प्यामि । (इष्ट्रा ) एष शेखरकः । (सरोषम् ) कथनन्यां कामिप स्त्रियं प्रसादयति । तदिह स्थितैव जानामि कैषेति । ७८विट: — (सहर्षम्) हरिहरपिदामहाणं पि गव्तिदो जो ण जाणइ णिमें । सो सेहर को चलणेसु तुन्झ णोमालिए पडइ ॥ ३ ॥ [ हरिहरिपतामहानामि गिर्वतो यो न जानाति नन्तुम् । स शेखर' कश्चरणयोस्तव नवमाक्रिके पत्ति ॥ ] (इति पादयोः पतित )

**३विद्पकः** दासीए पुत्ता मत्तैपालञा कृदी एतथ णीमालिआ ।

<sup>[</sup>दास्याः पुत्र मत्तापालक कुतोऽत्र नवमालिका । ]

चेटी — ( निरूप सस्मितम् ) कहं अहं ति करिश मदपरवसेण सह-६रएण अंज्ज अत्तेशो पसादी अदि । ता जाव अली अको वं कारिश दुवे-वि एदे परिहासिस्सं । [ कथमहिमिति कृत्वा मदपरवशेन शेखरकेणा-श्रीत्रेयः प्रसाद्यते । तद्यावद्लिकं को पं कृत्वा द्वावप्येती परिहासिप्यामि।] ९चेटः — ( नवमालिकां दृष्ट्वा शेखरकं हस्तेन चाल्यन् ) भट्टका मुक्त्व एदं। ण भोदि एसा णोमालिआ । एसा उण रोसारते हिं लो अणोहिं पेक्ल-नती आअदा । [ भर्तर्मुक्त्वेनम् । न भवत्येषा नवमालिका । एपा

१२पुना रोपारकैलींचनैः पेक्षमाणागता । ]

चेटी—( उन्हत्य ) सेहरअ का खु एसा पसादीआदि। [ ( उन्हत्य ) शेखरक का खल्वेषा प्रसाद्यते । ]

१५विद्यकः—( अवगुण्ठनमयनीय ) भोदि कोवि वम्हणे। अहं मन्द्रभाः अधेआए पुत्तो [ भवति कोऽपि ब्राह्मणोऽहं मन्द्रभागधेयायाः पुत्रः ।] विटः—( विद्षकं निरूप्य सरोषमुख्याय च ) अरे कविलमकडअ तुमं पि

१८मं सेहरअं पदारेसि । अरे चेडा गेण्ह एदं जाव णोमालिअं पसादेः मि । [ अरे किपलम्बेटक विमिष् मां शेखरकं प्रतार्यासे । अरे चेट गृहाणैनं यावन्नवमालिकां प्रसादयामि । ]

२१चेटः — जं महको आणवेदि । [ यद्भर्ताज्ञापयति ]

बिट:—( विद्धकं मुक्ता चेट्याः पादयोः पति ) पसीद् णोमालिए प. सीद । [ प्रसीद नवमीलेक प्रसीद । ]

२१ विद्यकः—( आत्मगतम् ) एसो मे अवक्विमिदुं अवसरो। [( आत्मगतम् ) एप मेऽपक्रिमितुगवसरः । ] (पलायितुभीहते )

चेट: — ( विद्युकं यज्ञोपवीते गृह्णाति । यज्ञोपवीतं गुट्यति ) कहिं कहिं

२७कविलमकडअ पलाआसि । [क क कपिलमकेटक पलायसे। ] (तसु-त्तरीयेण कण्ठे बद्खाकर्षति )

१ अण्णा अत्थिआ।

विरूषकः — मोदि णोमालिए पसीद मोचेहि मं । [ मवति नवमाः ३० लिके प्रसीद मोचय माम् । ]

चेटी—( विहस्य ) जह भूमीए सीसं णिवेसिअ पाएसु मे पडिस । [( विहस्य ) यदि भूमें। शीर्ष निवेश्य पादयोर्मे पतिस ]

३२ विद्षक:—( सरोषम् ) भो गन्धव्वराञ्जिमत्तो बह्मणो भविञ दासीए धीञाए पाएस पडिस्सं । [ ( सरोषम् ) भो गन्धर्वराजिभित्रं ब्राह्मणो भूत्वा दास्याः पुत्र्याः पादयोः पतिष्यामि । ]

३६चेटी—( अङ्गुल्या तर्जयन्ती सिस्मतम् ) दाणि एव्च पाडइस्सं । सेहरअ उद्घेहि । पसण्णा दे अहं । (कण्डे गृह्याति ) एमी उण जामादुअस्स पिअवअस्सा बह्यणा तुए खर्लाकिदो । एदं सुणिअ कदापि भट्टा

३९भित्तावस् तव कुप्पइ । ता आदरेण सम्माणिहि एणं । [इदानीमेव पाताथिष्यामि । शेखरक उत्तिष्ठ। प्रसन्ना तेऽहम् । (कण्डे ग्रह्माते )एव पुनर्जामातुः पियवयस्यो ब्राह्मणस्त्वया खळीकृतः । एतच्छुःवा कदाः

४२ चिद् भर्ता मित्रावसुस्तुभ्यं कुप्यति । तदादरेण सम्मान्यैनम् । ]
विद: — जं णोमालिआ आणवेदि । (विद्यकं कण्ठे ग्रहीत्वा) अज्ञ
तुमं मए सम्बन्धिओसि करिअ परिहसिदो । ( पूर्णन् ) किं सच्चं

४५एव्य सेहरओ मेच्चपालआ । [यन्नवमालिकाज्ञापयित । आर्य खं मया संबन्धीति कृत्वा पारिहासितः। किं सत्यमेव शेखरको मत्तपालकः।]
 विद्षकः — णहि णहि । [नहि नहि ]

४८विटः—ता किदो परिहासो । (उत्तरीयं वर्तुक्षक्रत्य विद्षकायासनं ददाति ) इह उपविसदु संबन्धिओ । [ततः कृतः परिहासः । इहो । पविश्रतु संबन्धी | ]

५१विदूषक: —( स्वगतम् ) दिहिआ अवगदो विअ से मदावेगो

१ मलो किदो परिहासो ।

[स्वगतम् ) दिष्ट्यापगत इवास्य मदावेगः | ] ( उपविशति )
विटः—णोमालिए उपविस तुमं पि एदस्स पासे जेण दुवेवि तुम्हे
५ ४ एवव सम्माणहस्सं | [ नवमालिके उपविश्व त्वमप्येतस्य पार्श्वे येन
द्वाविष युवां सममेव सम्मानियव्यामि | ( चेटी विहरगेपिवशित )

विट:—( वषकमादाय ) अरे चेडा सुमरिदं खु एदं करेहि चसकं अ

५७च्छमुराए । [ ( चषकमादाय ) अरे चेट सुभरितं खरुवेतं कुरु चषकमः च्छसुरया । ] ( चेटो नाट्येन चषकमरणं वरोति )

विट: — (स्विशरशेखरात पुष्पाणि गृहीत्वा चणके विन्यस्य जानुभ्यां स्थित्वा ६० नवमालिकाया उपनयति ) णोमालिए चाक्ख अ देहि एदं एदस्स। [नव-मालिके आस्वाद्य देशेतमेतस्मै । ]

चेटी—( बस्मितम् ) जं सेहरओ भगादि । [( सस्मितम् ) यच्छे . ६३ खरको भगति । ] ( तथा ऋवा विटस्यार्पयति )

विटः—( विद्षकाय चषकमर्पयन् ) ए इं णोमालिआमुहसंसमाविसेसेवा-सि अरसं सेहरादे। अण्णेण केणवि अणासादिदपुरुव्यं । ता पित्र एदं ।

६६िकं दे अदोवि अवरं सम्ताणं करिस्सं । [इदं नवमालिकामुखंससर्ग-सविशेषवासितरसं शेखरकादन्येन केनाप्यनास्वादितपूर्वम् । तिथिबै-तत् । कं तेऽतोप्यपरं सम्मानं करिष्यामि। ]

६९ाविद्घकः—( सबैल्क्यस्मितं क्रत्वा ) सेहरक बह्मणा खु अहं। [ शेख-रक त्राह्मणः खल्वहम् । ]

विटः—जइ तुमं बह्मणो ता किहें दे बह्मपुत्तं । [ यदि त्वं ब्राह्मणः ७२ स्तत् क ते ब्रह्मयुत्रम् । ]

विदृषकः—तं खु मे इमिणा चेडेण कट्टिअनाणं छिण्णं। [तस्खः ल्वनेन चेटेन कृष्यमाणं छिन्नम्। ]

१ वासविसेसर्वाइडदरसं ।

७५ चेटी-( विहस्य ) जइ एव्वं ता वेदक्खराइंपि दाव कातिवि उदाहर। [ ( विहस्य ) यद्येवं तद्वेदाक्षराण्यपि कत्यप्युदाहर । ]

विद्षकः — भोदि इमिणा सीधुरान्धेण पिणद्धाई मे वेदक्खराई।
७८अहवा किं सम भोदीए समं विवादेण । एसो दे बन्हणो पाएसु
पडिदे । [ भवति अनेन सीधुरान्धेन पिनद्धानि मे वेदाक्षराणि ।
अथवा किं मम भवत्या सह विवादेन । एप ते ब्राह्मण पादयोः
८१पतिति । ] (इति पादयोः पतितुमिन्छिति )

चेटी—(हस्ताभ्यां निवार्य) मा खु एव्वं करेंदु अज्जो । सेहरअ सर्च । बहाणो खु एसो । (बिद्युकस्य पादयोः पतित ) अज्ज ण तुए

८४कुपिद्वं । सम्बन्धिआणुरूवो खु एसो मए परिहासो किदो । [ (इस्ताभ्यां निवार्थ ) मा खरुवेत्रं करोत्वार्थः । शेखरक सत्यं ब्राह्मणः खरुवेषः । आर्यं न त्वया कोपितव्यम् । संबन्धिकानुरूपः खरुवेष ८७मया परिहासः कृतः । ]

विटः — अहं पि एणं पसादेमि । (पादगोनिपस ) मरिसेदु मरिसेदु अज्जो जं मए मदपरवसेण अवरद्धं । जेण अहं णोमालिआए सह

- ९० आवाणअं गमिस्सं । [ अइमप्येनं प्रसादयामि । (पादयोर्निपस ) मर्षयतु मर्षयत्वार्यो यन्मया मदपरवशेनापराद्धम् । येनाहं नवमा-स्वित्या सहापानकं गमिष्यामि । ]
- ९३ विदृषकः मिरिसिदं मए सन्वं । गच्छ तुक्के । जाव अहंपि पि-अवअस्सं पेक्खामि । [मिर्षितं मया सर्व । गच्छतं युवास् । याव-दहमपि प्रियवयस्यं पेक्षे । ] ( निष्कान्तो विद्श्वेट्या सह चेट्थ )
- ९६विद्वषकः दिष्टिआ अदिक्कन्तो बम्हणस्स अकालमिच्चू । ता जाव अहंपि मचपालवसङ्कदूसिदो इह दिग्चिकाए ण्हाइअ पेक्खामि

पिअव अस्सं । (तथा करोति) (नेपच्याभिमुखमवलोक्य) एसे। पिअव-९९ अस्सोवि केविणीं विश्व वैरलच्छीं मलअवदीं इस्थे अवलम्बिअ इदो एक आअच्छिदि। ता जाव गतुअ से पासपिरवत्ती होमि। [विष्ट्यातिकान्तो बाह्मणस्याकालमृत्युः। तद्यावदहमपि मत्तपाल-१०२ कसङ्कृद्पित इह दीधिकायां स्नात्वा पेक्षे प्रियवयस्यम्। (तथा करोति) एप पियवयस्योऽपि कृपिणीमिव वरलक्ष्मीं मलयवतीं हस्तेऽवलम्ब्येत एवागच्छिति। तद्यावद्गत्वास्य पार्श्वपरिवर्ती भवामि। ] १०५ (ततः प्रविशति गृहीतवरनेपच्यो नायको मलयवती विभवतक्ष परिवारः)

नायकः — ( मलयवतीं निरूप्य )

दृष्टा दृष्टिमधो ददाति कुरुते नालापमाभाषिता शय्यायां परिदृत्य तिष्ठति बलादालिङ्गिता वेपते । निर्यान्तीषु सखीषु बासभवनान्निर्गन्तुमेबेहते जाता बामतयैव मेऽद्य सुतरां प्रीत्यै नवोढा प्रिया ॥ ४ ॥

(मल्यवतीं पश्यन्) भिये मलयवति

हुंकीरं ददता मया प्रतिवची यन्मौनमासंवितं यहावानस्रदीप्तिभिस्तनुरियं चन्द्रातपैस्तापिता। ध्यातं यच बहून्यनन्यमनसा नक्तंदिनानि प्रिये तस्यैतत्तपसः फरुं मुखामिदं पहयामि यक्तेऽधुना॥ ५॥ नायिका—(अपवार्य) हक्षे चउरिए ण केवलं दंसणीओ। पिअपि भणिदं जाणादि॥ (अपवार्य) हक्षे चतुरिके न केवलं दर्शनीयः १पियमपि भणितुं जानाति॥]

चेटी — (विहस्य) अथि पिडिन्स्यवादिणि सचकं जेव्व एदं । किं एत्थ पिअव भणं । [ (विहस्य) अथि प्रतिपक्षवादिनि सत्यमेवैतत्।

१ रुक्षिणी विअ इसी। २ सअंवर । ३ हुंकारैः ।

६किमत्र पियवचनम् । ] नायकः - चतुरिके आदेशय मार्ग कुसुमाकरोद्यानस्य । चेटी-एदु एदु भट्टा । [ एत्वेतु भर्ता । ] ९**नायकः**—( परिक्रम्य नायिकां निर्दिस्य ) स्त्रैरं स्वैरमागच्छतु भवती । खेदाय स्तनभार एव किमु ते मध्यस्य हाराऽपर-स्तोम्यत्यूरुयुगं नितम्बभरतः काञ्च्यानया किं पुनः । शक्तिः पादयुगस्य नोरुयुगलं बोढुं कुतो नुपुरौ साङ्केरेव विभूषितासि वहसि क्रेशाय कि मण्डनम् ॥ ६॥ चेटी-एदं तं कुसुमाअरुज्जाणं । ता पविसदु मट्टा । [ एतत्तत् कुसुमाकरोद्यानम् । तत्पाविशतु भर्ता । ] ( सर्वे प्रविशन्ति ) **१नायकः**—( विकोक्य ) अहो नु कुसुमाकरोद्यानस्य परा श्री: । इह हि निष्यन्दश्चन्दनानां शिशिरयति लतामण्डपे कुट्टिमान्ता-नौराद्धाराग्रहाणां ध्वनिमनु कुँकते ताण्डवं नीलकण्डः। यन्त्रोन्मुक्तश्र वेगाचलित विटिपनां पूरयनालवाला-नापातोत्पीडहेलाहुँतकुसुमरजःपिञ्जरोऽयं जळीयः॥ ७॥ अपि च अभी गीतारम्भेर्मुखरितलतामण्डपञ्चवः परागैः पुष्पाणां पकटपटवासव्यतिकराः । पिवन्तः पर्याप्तं सह सहचरीभिर्भधुरसं समन्तादापानोत्सवमनुभवन्तीव मधुपाः ॥ ८॥ विद्पकः — ( उपस्त्य ) जेतु जेतु भवं । सोस्थि भोदीए । [ ( उप-वस ) जयतु जयतु भवान् । स्वस्ति भवत्ये । ] **३ नायकः** — वयस्य चिरादागतोऽसि ।

<sup>.</sup> ९ श्राम्यति । २ स्तासण्डपं कुष्टिमानां । ३ तारं । ४ तनुते । ५ इत । ६ भवन्तीह ।

विदूषकः — भो वअस्स लहु एत्व आअदोि । किं उण विवाहमहस्सविमिलिदिसिद्धविज्ञाहराणं आपाणअदंसणकोदूहलेण परिव्सम६न्तो एत्तिअं वेलं विलंबिदोि । ता तुर्माप दाव एदं पेक्स । [ भो वयस्य लघ्वेवागतोऽस्मि । किं पुनर्विवाहमहोत्सविमिलितसिद्धविद्याधराणामापानकदर्शनकौतूहलेन परिभ्रमन्नेतावतीं वेलां विलम्बितोस्मि ।
९तत्त्वमि तावदिदं प्रेक्षस्य । ]

नायकः — यथाह भवान् । (समन्तादवलोकयन् ) वयस्य पश्य पश्य पश्य। दिग्धाङ्गा हरिचन्दनेन दधतः सन्तानकानां सजो माणिक्याभरणप्रभाव्यतिकरैश्वित्रीकृताच्छांशुकाः । सार्ध सिद्धजनैर्मधूनि दियतापीताविशिष्टान्यमी मिश्रीभूय पिवन्ति चन्दनतरुच्छायासु विद्याधराः ॥ ९ ॥

तदेहि वयमि तमालवीथि गच्छामः । (सर्वे परिकामिन )
विदूषकः — एसा खु तमालवीहिआ । एदं च सैरदादवपरिखेदिश्रं
३विअ तत्तहोदीए बदणं लक्खीअदि । ता इह एव्व फलिहमणिसिलाअले उविविस्थ विसमम्ह । [ एषा खलु तमालवीथिका ।
एतच शरदातपपरिखेदितिमिव तलमवत्या वदनं लक्ष्यते । तिदेहैव
६ स्फटिकमणिशिलातल उपविक्य विश्राम्यामः । ]
नायकः — वयस्य सम्यगुपलक्षितम् ।

प्तन्मुखं प्रियायाः शशिनं जित्वा कपोछयोः कान्त्या । तापानुरक्तमधुना कमलं ध्रुवमीहते जेतुम् ॥ १०॥ विकास (नायिकां इस्ते गृहीत्वा) पिये इहोपिवशामः । (सर्वे उपविशन्ति) नायकः—(नायिकाया मुखसुन्नमध्य परयन् ।) पिये वृथैव त्वमस्माभिः १ कुसुमाकरोद्यानकुतूहालिभिः खेदितासि । कुतः

१ स्निग्धाङ्गा । २ संचरन्ती दाव परिखेदिदा विश्व भोदी । ३ क्षिप्त्वा । ४ तापाभिताम्न ।

### एतत्ते श्रृङतोद्धासि पाटलाधरपञ्जबम् । मुखं नन्दनमुद्यानमतोऽन्यत् केवलं वनम् ॥ ११ ॥

चेटी—( सिस्तितं विद्वतं निर्दिश्य ) सुदं तुए महिदारिआ कहं वण्णी अदि । [ श्रुतं त्वया मर्तृदारिका कथं वर्ण्यते । ]

रिविद्षकः — चतुरिए मा एव्वं गव्वमुव्वह । अक्षाणं पि मज्झे दंसणाओ जणो अध्य एव्व । कैवलं मस्सरेण कावि ण वण्णेदि । [ चतुरिके मैवं गर्वमुद्धह । अस्माकपि मध्य दर्शनीयो जनोऽस्स्येव । ६केवलं मस्सरेण कोऽपि न वर्णयति । ]

चेटी—(सिस्मतं) अज्ञ अहं तुमं वण्णेमि । [आर्य अहं खां वर्णयामि । ]

९विदृषकः—(सहर्षम्) जीवाविदोिन्हि ता करेदु भोदी पसादं। जेण एसो मं पुणोवि ण भणादि जहा तुमं इंदिसो तादिसो कवि-लमकडाति | जिवितोऽस्मि तत्करोतु भवती प्रसादम् | येनैष मां १२पुनरिप न भणति यथा त्वमीदशः तादशः क्षिलमर्कट इति । ]

चेटी—अज तुमं मए विवाहजागरणे णिजा।अमाणणिमीलिअ-अक्स्वो सोहणो दिहो । ता तह एव्व चिट्ठ जेण वण्णेमि [ आर्य १५२वं मया विवाहजागरणे निद्रायमाणानिर्मालिताक्षः शोभनो दृष्टः ।

तत्त्रथेव तिष्ठ येन वर्णयामि । ] (विद्षकस्तथा करोति )

चेटी—( खगतम्) जाव एसो णिमीलिअअक्लो चिट्टिदि ताव णी-१८लरसाणुआरिणा तमालपछवरसेण मुहं से कालीकरिस्सं। [ यावरेष निमीलिताक्षास्तिष्ठति तावन्नीलरसानुकारिणा तमालपछवरसेन मुखमस्य कालीकरिप्यामि।] ( उत्थाय तमालपछवप्रहणं तिन्निषीडनं च नाटयित )

( नायको नायिका च विद्षाक पश्यतः )

नायकः — वयस्य धन्यः खल्वास । योऽस्मासु तिष्ठत्सु स्वमेव वर्ण्यसे।
( चेटी तमास्वपह्रवस्य रसेन विदूषकस्य मुखं नाट्येन कालीकरोति )
२४ ( नायिका सिस्मतं विदूषकं दृश्वा नायकं पश्यित )

नायकः — ( नायिकामुखं दृष्वा )

स्मितपुष्पांहभोऽयं ते दृश्यतेऽधरपैछवे।

फलं त्वन्यत्र मुग्धाक्षि चक्षुषोर्भम पञ्चतः ॥ १२ ॥

विदृषकः — चेटिए किं तुए किदं। [चेटिके किं त्वया क्रतम्।] चेटी — णं विणादोसि । [ननु विणतोऽसि ।]

३ विद्षकः — ( इस्तेन मुखं प्रमुख्य इस्तं स्थ्वा सरोषं दण्डकाष्ट्रमुखम्य ) आ दासीए घीए राअउलं खु एदं । किं तब पृत्थ करइस्सं । ( नायकं निर्दिश्य ) मो तुन्हाणं पुरदो एवव अहं दासीए घीआए खलीकिदो । ६ता किं मम इह द्विदेण । अण्णदो गामिस्मं दाव । [ आः दास्याः पुत्रि राजकुलं खल्वेतत् । किं तबात्र करिष्यामि । ( नायकं निर्दिश्य ) मो युवयोः पुरतोऽहं दास्याः पुत्र्या खलीकृतः । तत् किं ममेह ९ स्थितेन । अन्यतो ग्रामिष्यामि तावत । ]

९स्थितेन । अन्यतो गिमप्यामि तावत् । ] (निकामित ) चेटी-कुविदो मे अज्ञअतेओ । जाव अणुगदुअ पसादइस्सं । [कुपितो म आर्यात्रेयः । तावदनुगम्य प्रसादियध्यामि ।] (गन्तुमिच्छिते)

१२नायिका—हञ्जे चउरिए कहं मं एआइणि उज्ज्ञित्र गच्छिसि । [ हञ्जे चतुरिके कथं मामेकाकिनीमुज्ज्ञित्वा गच्छिसि । ]

चेटी — (नायकं निर्दिश्य सस्मितम् ) एव्वं एआइणी चिरं होहि । १५ [ एवमेकाकिनी चिरं भव । ] (इति निष्कान्ता )

नायकः—( नाथिकाया मुखं पहयन् ) दिनकरकँरैर्मृष्टं विश्वत् युतिं परिपाटलां

१ स्मितं । २ पहनः । ३ तु जातं । सुजातं । ४ करामृष्टं ।

दशनिकरणेः संसर्पद्भिः स्फुटीकृतकेसरम् । अिय मुखिमदं मुग्धे सत्यं समं कमछेन ते मधु मधुकरः किं त्वेतस्मिन् पिषम विभाव्यते ॥ १३॥ (नाथिका विद्वस्य मुखिमन्यतो नयति ) (नाथकस्तदेव पठति ) (प्रविश्य पटाक्षेपण)

३ चेटी—( उपसूत्य ) एसो खु कुमारमित्तावसू कज्जेण केणवि कुमारअं पेक्सिट्डं आअदो । [ ( उपसूत्य ) एष खळु कुमारमित्रावसुः कार्येण केनापि कुमारं पेक्षितुमागतः ]

६नायकः — पिये गच्छ त्वमात्मनो गृहम् । अहमपि मित्रावसुं दृष्वा त्वरितमागत एव ।(नाथिका चेट्यासह निष्कान्ता) (ततः प्रविशति मित्रावसुः) भित्रावसुः—

अनिहत्य तं सैपत्नं कथामिव जीमृतवाहनस्याहम्।
कथायिष्यामि हृतं तव राज्यं रिपुणिति निर्छज्जः ॥ १४ ॥
अनिवेद्य च न युक्तं गन्तुमिति निवेद्य गच्छामि । (उपसर्वति )
नायकः—( मित्रावसुं हष्ट्वा ) मित्रावसो इत आस्यताम् ।
( मित्रावसुरुपविश्वति )

नायकः—( निरूप्य ) मित्रावसो संरव्ध इव लक्ष्यसे । मित्रावसुः—कः खल्ल मतङ्गहतके संरम्भः ।

६नायकः — किं कृतं मतङ्केन ।

मित्रावसुः — स्वनाशाय किल युष्मदीयं राज्यमाकान्तम् । नायकः — ( सहर्षमासमातम् ) अपि नाम सत्यमेतत् स्यात् ।

९मित्रावसुः — अतस्तदुच्छितयं आज्ञां दातुमहीते कुमारः। किंबहुना संसर्पाद्धः समन्तात् कृतसकलवियन्मार्गयानैविमानैः

१ उत्सर्पद्भिः । २ वैतस्मिन् । ३ समर्थः । ४ मध्य ।

कुर्वाणाः माष्ट्रपीव स्थगितरविरुचः इयामतां वासरस्य । एते यायाश्च सद्यस्तव वचनामितः पाप्य युद्धाय सिद्धाः सिद्धं चोद्वृत्त्वात्रुक्षेयभयविनमद्राजकं ते स्वराज्यम् ॥ १५॥ अथवा किं बलोधेः ।

एकाकिनापि हि मया रभसावकृष्ट-निर्स्त्रिश्रदीधितिसटाभरभासुरेण । औराञ्चिपत्य हरिणेव मतङ्गजेन्द्र-माजी मतङ्गहतकं इतमेव विद्धि ॥ १६ ॥

नायकः—(आत्मगतम्। कर्णौ पिधाय) अहह दारुणमाभिहितम् । अथवैवं तावत् । (प्रकाशम्) मित्रावसो कियदेतत् । बहुतरमतोऽपि ३ बाहुशालिनि त्वयि सम्भाव्यते । किन्तु

स्वश्ररीरमिप परार्थे यः खलु द्याद्याचितः कृपया।
राज्यस्य कृते स कथं प्राणिवधकौर्यमनुमनुते ॥ १७ ॥
६अपिच क्रेशान्विहाय मम शत्रुबुद्धिरेव नान्यत्र। यदि खैमस्वाधियं कर्त्तुमीहसे तदनुकम्प्यतामसी राज्यस्य कृते क्रेशदासीकृतो तपस्वी।
मित्रावसुः—(सामर्षे सहासं च) कथं नानुकम्प्यत ईहशोऽस्माकमुप९कारी कृतेंक्षश्च।

नायकः—(स्वगतम्) अनिवार्यसंरम्भः कोपाक्षिप्तचेता न तावद्यं शक्यते निवर्तायितुम् । तदेवं तावत् । (प्रकाशम्) मित्रावसो उत्तिष्ठ। १२अभ्यन्तरमेव प्रविशावः। तत्रैव तावत् त्वां बोध्यिष्यामि । सम्प्रति े परिणतमहः । तथाहि

निद्रामुद्राववन्धान्मधुकरमनिशं पद्मकोशादपास्य-न्नाशापूरैककर्मप्रवणनिजकरर्माणिताशेषविश्वः ।

१क्षण । २ अद्रेः । ३ तेऽस्मित्यियं कर्तुमीप्सितं । ४ क्रुपणः । ५ प्रबन्धात् । बन्धव्यतिकर । ६ प्रीणित ।

दृष्टः सिद्धैः प्रसेक्तस्तुतिमुखरमुखैरस्तग्रयेष गच्छ-नेकःश्चाघ्यो विवस्तान् परहितक्षरणायैव यस्य प्रयासः॥१८॥

( इति निकान्ताः सर्वे )

इति तृतीयोऽङ्कः।

# चतुर्थोऽङ्कः ।

(ततः प्रविशति कञ्चको गृहीतरक्तवस्युगलः प्रतीहारश्च )
कञ्चकी—
अन्तः पुराणां विहितव्यवस्यः पदं पदेऽहं स्वल्रनानि रक्षन् ।
जरातुरः सम्प्रति दण्डनीत्या सर्वा नृपस्यानुकरोपि वृत्तिम्।।१।।
प्रतीहारः—आर्थ वसुभद्र क नु खल्ल भवान् प्रस्थितः ।
कञ्चुकी—आदिष्टोऽस्मि देव्या मित्रावसुजनन्या । यथा कञ्चुशक्ति त्या दशरात्रं यावन्मलयवत्या जामातुश्च रक्तवासांसि नेतव्यानीति । राजदुहिता मलयवती च श्वशुरकुले वर्तते । जीमूतवाहनोऽपि युवराजेन मिलावसुना सह समुद्रवेलां द्रष्टुमद्य गत इति मया
६ श्रुतम् । तत्र जानं कि राजपुत्र्याः सकाशं गन्तव्यम् । तत्र हि
कदाचिदस्यां वेलायां जामाता प्रत्यागतो भविष्यति ।
९कञ्चुकी—सन्द साध्कम् । अथ भवान् पुनः क प्रस्थितः ।

प्रतिच्छानि । अथ भवान् पुनः क प्रस्थितः । प्रतीहारः — आदिष्टोऽस्मि महाराजविश्वावसुना । यथा सुनन्द गच्छ मित्रावसुं बूहि । अस्मिन् दीपपतिपदुःसवे मरुयवस्या जामातुश्च १२ उत्सवानुह्वपं यत्किञ्चित्पद्यंत्रो तदागस्य निह्नप्यंतामिति । तद्गच्छ तु राजपुत्र्याः सकाशमायः । अहमपि युवराजमित्रावसोरानयनाय गच्छामि । ( इति निष्कान्ती ) विष्कमभकः ।

१ प्रयुक्त । २ प्रसादः। ३ सर्वे...वृतं । ४ चिन्स्यताम् ।

( ततः प्रविशति जीमृतवाहनो मिन्नावसुध )

नायकः-

शय्या श्राद्वलमासनं शुचिशिला सद्म द्रुमाणामधः श्रीतं निर्भरवारि पानमशनं कन्दाः सहाया मृगाः । इत्यमार्थितलभ्यसर्वविभवं दोषोऽयमेको वन दुष्पापार्थिनि यत् परार्थघटनावन्ध्येर्द्वथा स्थीयते ॥ २ ॥ मित्रावसुः —(कर्षमवलोक्य)कुमार त्वर्यतां समयोऽयं चलितुमम्बुराशेः। अस्म

नायकः — ( आकर्ष ) सम्यगुपलक्षितम् ।

सर्वाः पर्वतकन्दरोदरभ्रवः कुर्वन् मतिः । अवस्थान

उचेरुचराति ध्वनिः श्रुतिपथोन्माथी यथायं तथा

प्रायः पेह्नदसंख्यशङ्घधवँछा वेलेयमागच्छति ॥ ३ ॥

मित्रावसुः--निवयमागतैव । पश्य

कवित्रस्वङ्गपञ्चवकरिमकरोद्गारसुरभिणा पयसा । क्रिक्निका एषा समुद्रवेस्त्रा रत्नस्त्रुतिरञ्जिता भाति ॥ ४॥

तदेखस्माज्जलपसरणमार्गादपकम्यानेनैव गिरिसानुसर्मापमार्गेण परि-क्रमावः ।

१ नायकः — मिलांबसो पश्य पश्य शरत्समयपाण्डुभिः पयोद्दपटकैः

पावृताः पालेयाचलशिखरिश्रयमुद्धहन्त्येते मलयसानवः ।

भित्रावसुः — नैवामी मलयसानवः। नागानामस्थिसंघाताः खल्वेते । प्रिक्तिः

६नायकः—( सोद्वेगम् ) कष्टं किंनिमित्तममी संघातमृत्यवा जाताः । किंनु किंद्रिकार्यः मित्रावसुः—कुमार नैवामी संघातमृत्यवः । श्रूयतां यथैतत् । इह

किल स्वपक्षपवनापास्तसमस्तसागरतलपूरं रसातलादुद्धृत्य प्रतिदिन-

१ वन्ध्ये । २ उद्गर्जत् । ३ घ्वानिताः । ४ वक्त्या । ५ जलस्तरसा।

९मेकैकं नागमाहारयति वैनतेयः ।

नायकः — ( स्रोह्नेगम् ) कष्टमतिदुष्करं करोति । ततस्ततः ।

मित्रावसुः—ततः सकलनागलोकविनाशशङ्किना नागराजेन वासुः

१२किना गरुत्मानभिहितः।

नायकः - (सादरम् ) किं मां प्रथमं भक्षयेति ।

मित्रावसुः—नहि नहि।

१५नायकः -- किमन्यत्।

मित्रावसुः —इदमभिहितम्। गरुत्मन् वदिभिषातसन्त्रासात् सहस्रशः सवन्ति अजङ्गाङ्गानां गर्माः। शिशवश्च पञ्चस्वसुपयान्ति। एवं च

१८सन्तितिविच्छेदीऽस्माकम् । तव वैवं स्वार्थहानिः । तद्यदर्थमभिप-तित भवात्रागलोकं तं नागमेकैकमनुदिनं समुद्रतटास्थितस्य ते प्रेषयामि । नायकः — कष्टमेवं रक्षिता नागराजेन पत्रगाः ।

जिह्नासहस्रद्वितयस्य मध्ये नैकापि सौ तस्य किमस्ति जिह्ना। एषोऽहिरक्षार्थमहिद्विषेऽच दत्तो मयात्मेति यया ब्रवीति ॥५॥

मिलावसुः—प्रतिपत्रं तत् पक्षिराजेन । क्यानिक प्रतिपत्रं ने विद्यानिक पक्षिराजः ।

यास्यन्ति यान्ति च गताश्च दिनैबिंहार्द्ध तेषाममा तुहिनशैलक्चोऽस्थिक्टाः ॥ ६ ॥

नायक:--(आश्रयम्)

destroid major.

माहिता सर्वाशाचिनिधानस्य जरत्तृगलघीयसः।

श्रीरकस्यापि कृते मुढाः पापानि कुर्वते ॥ ७॥

अही कष्टपर्यवसानेयं विपत्तिर्नागानामापतिता । (आत्मगतम् ) अपि

१ समुच्छेदादस्माकं तबैव स्वार्थहानिर्भवेत् । २ किं तादृगभृहसङ्गा । ३ एकाहि ।
 ४ द्विषो । ५ इत्येकशः प्रतिदिनं । ६ इतप्रस्यं विनाशिनः ।

शक्नुयामहं स्वशरीरसमर्पणेन एकस्यापि नागस्य प्राणपरिरक्षां कर्त्तुम् ।

३ (ततः प्रविशति प्रतीहारः )

प्रतीहार: अ।रुढोऽस्मि गिरिशिखरम् । यावन्मित्रावसुमन्विष्या-मि । (परिकम्य ) अयं भित्रावसुर्जामातुः समीपे तिष्ठति । (उपसूत्य)

६विजयेतां कुमारौ।

मित्रावसुः — सुनन्द किनिमित्तमिहागमनम् ।

प्रतीहार:-(कर्णे) एवम्

९मित्रावसुः--कुमार तातो मामान्हयति ।

नायकः --गम्यताम्।

मित्रावसुः — कुमारेणापि बहुपत्यवायेऽस्मिन् प्रदेशे कुतूहलिना न विकास १२चिरं स्थातव्यम् । (इति प्रतीहारेण सह निकास्तः )

नायकः—यावदहमप्यस्माद्गिरिशिखरादवतीर्यं समुद्रतटमवलोकया-मि। (परिकामति) (नेपध्ये)

१५हा पुत्तन सङ्ख्युड कहं वाबादिनमाणो अज्ञ किल तुमं मए पेक्सि-दन्वो । [हा पुत्रक सङ्ख्युड कथं न्यापाद्यमानोऽद्य किल स्वं मया प्रेक्षितन्यः । ]

१८नायकः—( आकर्ण्य ) अये योषित इवार्त्तपळापः । तद्यावदुपसृत्य केयं कुतो वास्या भयमिति स्फुटीकरिच्ये । ( परिकासित )

(ततः प्रविशति कन्दन्त्या इद्धयानुगम्यमानः शंखचूदो गोपायितवस्रयुगलध्य किकरः)

२ १ ष्टदा — (सासम्) हा पुत्तअ सङ्खचूड कहं वावादिअमाणो अज किल तुमं मए पेक्लिद्वो । (विद्युके एडीला) इभिणा दे मुहचन्देण विरहिअं दाणी अम्धआरीभविस्सदि पाआलं। [हा पुत्रक राङ्खचूड २ ४ कथं व्यापाचमानोऽच किल त्वं मया प्रोक्षितव्यः। (विद्युके एडीला)

१ मज्झ हिअअं अन्धआरीमविस्सदि पाआलंवि ।

अनेन ते मुखचन्द्रेण विरहितमिदानीमन्धःकारीभविष्यति पातालम्।]
शङ्खचूडः — अन्व किमिति वैक्कृत्येन सुतरामात्मानं पीडयसि ।
र अद्वद्धा — ( निर्वर्ण्य पुत्रत्याङ्गानि स्पृष्णन्ती ) हा पुत्तअ कहं दे अदिद्वसूरकिरणं सुउमारसरीरं णिग्घिणिओ गरुडो आहारइस्सदि । [ हा
पुत्र कथं तेऽदृष्टसूर्यकिरणं सुकुमारशरीरं निर्वृणो गरुड आहारिय
र ०प्यति ।] ( कण्ठे गृहीत्वा रोदिति )

शङ्खचूडः—अम्ब अलं परिदेषितेन । पश्य कोडीकरोति प्रथमं यदाँ जातमनित्यता ।

धात्रीव जननी पश्चात्तदा शोकस्य कः क्रमः॥८॥ (गन्तुमिच्छति ) हृद्धा—पुत्तअ चिट्ठ मुहुत्तअं । दाव दे वअणं पेक्खाभि । [पुत्रक तिष्ठ मुहूर्तम् । यावते वदनं प्रेक्षे । ]

रिकिङ्करः — एहि कुमाल । किं ते एदाए भणन्तीए पुत्तसिणेहमोहि-दाएं । लाञकज्जं ण जाणादि एसा । [ एहि कुमार । किं त ए तया भणन्त्या पुत्रस्नेहमोहितया । राजकार्यं न जानास्येषा । ]

६शज्ञचुडः — अयमागच्छमि ।

किङ्करः—(आत्मगतम्। अप्रतोऽवलोक्य) आणीदो खु एसो मए वज्ज्ञसिलासमीवं। [आनीतः खल्वेष मया वध्यशिलासमीपम्।]

९ नायकः — (रप्ट्वा) अये इयमसौ योषित् । (शङ्कृष्टं रप्ट्वा) नू-नमनेनास्याः स्रुतेन मधितव्यं यदर्थमाऋन्दति । (समनादवलोक्य)न स्वरूवस्या मयकारणं किञ्चित्पस्यामि । कुतोऽस्या भयं मविष्यति । १२ किमुपस्त्य प्रच्छामि । अथवा प्रसक्त एवायमेतेषामालापः । कदा-

िनदतः एवास्यामिन्यक्तिभविष्यति । तद्विटपान्तरितस्तावच्छ्गोमि ।

(तथा करोति)

<sup>,</sup> १ आतिविक्षवा । २ जातं निसं ।

१५िकङ्कर:—(सासं इताञ्जलिः) कुमाल सङ्खचूड एसो सामिणो आ-देसोति करिश्र ईदिसं णिट्ठुरं मन्तीअदि । [कुमार शङ्खचूड एप स्वामिन आदेश इति कुल्वेड्शं निष्ठुरं मन्त्र्यते ।]

१८शङ्खचूडः — मद्र कथय।

किङ्करः—णागलोअसामी वासुई दे आणवेदि । [ नागलोकस्वामी वासुकी त आज्ञापयति । ]

२१शङ्क्चूहः—( शिरस्याञ्जाले बर्ध्वा सादरम्) किमाज्ञापयति स्वामी ।
किङ्करः - - एदं लतंसुअजुअलं पलिहाय आलुह वज्झसिलं । जेण
तुमं लतंसुआचिण्होवलिक्षदं गरुडो गेह्विअ आँहालं करेदिति ।

२४[ इदं रक्तांशुक्युगलं परिधायारोह वध्यशिलाम् । येन त्वां रक्तांशुक-चिन्होपलक्षितं गरुडो गृहीत्वाहारं करिष्यतीति । ]

नायकः — कष्टमयमसौ तपस्वी वासुकिना परित्यक्तो गरुत्मत आ-२७हाराय दत्तः ।

किञ्चर:--सङ्क्चृह गेण्ह एदं। [ शङ्खचूड गृहाणैत् ] (इत्यर्पयति) शङ्कचूड:---( सादरम् ) उपनय । ( गृहीतः ) गृहीतः शिरसि स्वा-३ ०म्योदेशः ।

द्वहा—(पुत्रस्य इस्ते वाससी दृष्ट्वा सीरस्ताडम् ) हा वच्छ एदं खुँ वज्जपा-दसण्णिमं सभ्मावि अदि । [ हा वत्स इदं खलु वज्जपातसित्रमं ११संमाव्यते । ] (इति मुच्छीत)

किङ्करः — आसण्णा खु गरुडस्स आअमणवेला । ता लहुं अबक्रेमि। [आसन्ना खलु गरुडस्यागमनवेला तल्लच्चपक्राम्यामि।]( इति निष्कान्तः )

३६ सङ्क्चूडः — अम्ब समाश्वसिहि समाश्वसिहि ।

रुद्धा-( समाश्वस्य सालम् ) हा जाद हा पुत्तअ हा मणीरहसतळद्ध

१ आइ।लक्ष्मणाअ णइस्सदि । २ तं वज्झिचेण्हं वसणं जेण भाएदि से हिससं ।

हा भत्त हा विणयसायर किंद्र दे उण इदिसं पुण्णिमाचन्दसिरच्छं ३९मुहं पेक्लिस्सं। [हा जात हा पुत्रक हा मनोरथशतलब्ध हा भक्त हा विनयसागर क ते पुनरीहशं पूःणिमाचन्द्रसहशं मुखं प्रेक्षिण्ये।] (कण्डे गृहीत्वा रोविति)

४२नायकः अहो नैर्घृण्यं गरुत्मतः । अपि च मृदाया मुहुरश्चसन्तितिमुचः कृत्वा मलापान् बहुन् कस्नाता तेव पुत्रकेति कृपणं दिश्च क्षिपन्त्या दृशम् । अङ्गे मातुरुपागतं शिश्चिममं त्यक्तवा घृणामश्चत-चञ्चुनैव खगाधिपस्य हृद्यं वज्रेण मन्ये कृतम् ॥ ९॥ शङ्क्तवचूडः — (दुःखातिशयान्माद्यः हृदयस्कोरं शङ्कमानो मातरं प्रति)

यैरन्तन्यद्यापरैर्न विहिता वन्ध्यार्थिनां प्रार्थना यैः कारुण्यपरिग्रहान्न गणितः स्वार्थः परार्थं प्रति । ये नित्यं परदुःखदुःखितधियस्ते साधवोऽस्तं गता मातः संहर बाष्पवेगमधुना कस्याग्रतो रुद्यते ॥ १०॥ (हस्तेन मानुरश्रूणि मार्जयन्) अम्ब किमतिवैक्कव्येन । ननु समाश्वासिहि समाश्वसिहि ।

रहता—(सासम्) पुत्तअ कहं समस्सिमि । किं एको एव पुत्त-ओति कदुअ जादाणुकंपेण ण णिवारिदो णाअराएण वासुइणा। हा किदतहदअ णिग्धिण्णाहिअअ कहं दाणि तुए एवं वितिण्णे ६ जीअलोए मम पुत्तओ एव्य सुमिरिदो। सव्यधा हदाक्कि मन्दमाइणी। [पुत्रक कथं समाश्वसिमि । किमेक एव पुत्रक इति कृत्वा जातानुक-म्पेन न निवारितो नागराजेन वासुकिना। हा कृतान्तहतक निर्धृण-९ हृदय कथमिदानीं त्वथैवं विस्तीणें जीवलोके मम पुत्रक एव समृतः।

Assertable Hin

१ मम । २श्रितं । चञ्च्बप्रण। ४अविच्छिण्णे जीअलोए मह पुत्तो ण विसुमरिदोः।

सर्वथा हतास्मि मन्द्भागिनी। ] ( मुच्छी नाटयित )

नायकः - ( सकरणम् )

आर्त कण्डगतपाणं परित्यक्तं स्वबन्धुभिः

त्रायं नैनं यदि ततः कः श्रशरेण मे गुणः ॥ ११ ॥

तद्यावदुपसर्पामि ।

शङ्कचूडः-अम्ब संस्तम्भयास्मानम् ।

शृद्धा — हा पुत्तञ जदा णाञलोअपरिक्खकेण वासुहणा समं ज्ञे-व परिचतोसि तदा को दे अवरो परित्ताणं करिस्सदि । [ हा पु-त्रक यदा नागलोकपरिरक्षकेण वासुकिना स्वयमेव परित्यक्तोऽसि ६तदा कस्तेऽपरः परित्राणं करिष्यति । ]

नायकः ( सत्वरमुश्चल ) नन्वहम् ।

दृद्धा—( ससंश्रमं खोत्तरीयेण पुत्रमाच्छाय नायकमुपस्स ) विणदाणन्दण ९वावादेहि मं । अहं दे णाअराएण आहारणिमित्तं परिकाप्पदा । [ विनतानन्दन व्यापादय माम् । अहं ते नागराजेनाहारनिमित्तं परिकृष्पिता । ]

१२नायकः -- ( साक्षम् ) अहो पुत्रवात्सस्यम् ।

अस्या विलोक्य मन्ये पुत्रस्नेहेन विक्ववत्विमदम् । अकरुणहृदयः करुणां करिष्यति भुजङ्गत्रुरपि ॥ १२ ॥ शङ्खचृदः—अम्ब अलं त्रासेन । न लल्वयं नागशत्रुः । पश्य

महाहिमस्तिष्काविभेदमुक्तरक्तच्छटाचर्चितचण्डचञ्चः । कासौ गरुत्मान् क च नाम सीम्यस्य भावरूपाकृतिरेष साधुः॥१३ दृद्धा—अहं खु तुज्झ मरणमीदा सन्वं एन्व जीअलोअं गरुअमअं

१ कुर्वात । २ सोमस्वभाव, सौम्यः सस्वस्वभाव।

पेक्खामि। [अहं खलु तव मरणभीता सर्वमेव जीवलोकं गरुडमयं पेक्षे।] रनायकः—अभ्व मा भैषीः। नन्वहं विद्याधरस्तव पुत्ररक्षणार्थमेवा-गतः। अतस्त्वं धीरा भव।

हदा—(सहर्षम्) पुत्तअ पुणोवि एदाइ अक्लराइ भण । (सहर्षम्) ६[ पुत्र पुनरप्येतान्यक्षराणि भण । ]

नायकः — अन्व किं पुनः पुनरभिहितेन । ननु कर्मणैव संपादयामि । वृद्धां — ( क्षिरस्यज्ञाले बद्धा ) पुत्त व चिरंजी थ । [ पुत्र चिरंजी व । ९नायकः —

ममैतदम्बार्पय वध्यचिहं पाद्यत्य यावदिनतात्मजाय ।
पुत्रस्य ते जीवितरक्षणाय स्वदेहमाहारियतुं ददामि ॥ १४ ॥
टदा—(कणौ पिषाय) पिडिहदं अमंगलं । जाद तुमं सङ्ख्यूडसिरच्छो
एवन पुत्रस्रो । अहवा सङ्ख्यूडादो अहिओ जो एवनं बन्धुजणपरिरचतं मे पुत्रस्रं णिअसरीरदाणेण राक्सिद्मिच्छिसि । [प्रतिहतममङ्क्ष्यः । जात स्वं शङ्ख्य्यूडसहश एव पुत्रकः । अथवा शङ्ख्य्यूडादविको य एवं बन्धुजनपरिस्यक्तं मे पुत्रकं निजशरीरदानेन रक्षितुमिच्छिसि
६ शङ्ख्युडः—अहो जगद्विपरीतमस्य महासत्त्वस्य चेतः । कृतः

विश्वामित्रः श्वमांसं श्वपच इव प्ररा मक्षयद्यित्तिमतं नाडीजङ्को निजन्ने कृततदुपकृतिर्यत्कृते गौतमेन । पुत्रोऽयं कश्यपस्य प्रतिदिनमुरगानात्ते ताक्ष्यों यद्र्थं पाणांस्तानवं चित्रं तृणमित्र कृपया यः परार्थं जहाति ॥१५॥ (नावकमुद्दिस्म) मो महात्मन् दक्षिता त्वयेयमात्मप्रदानव्यवसायिन-व्याजा मथि द्याङ्कता । तद्रुमनेन निर्वन्नेन । पश्य

१ णिब्विसेसो । चरितम् । ३ तानेष साधुस्तृण।

उत्पद्यन्ते म्रियन्ते च मादशाः क्षुद्रजन्तवः । परार्थदत्तदेशनां त्वादशां संभवः कुतः ॥ १६ ॥

ततः किमनेन ते मरणाग्रहेण । प्रसीद मुच्यतामयमध्यवसायः ।

नायकः — ( श्राङ्खचूडं हस्ते गृहीत्वा ) शङ्खचूड न मे चिराछव्धाव-

**३सर**स्यास्य परार्थसंपादनामनोरथस्यान्तरायं कर्तुमहिसि । तदलं विकल्पेन दीयतां मे तद् वध्यचिह्नम् ।

शह्वचूडः — मो महासत्व किमनेन वृथात्मायासेन । न खलु शङ्खचूडः

६शङ्कथवरुं शङ्कपालकुलं मिलनीकरोति । यदि ते वयमनुकम्पनीया-स्तिदियमस्मिद्विपिचिक्कवाम्या न यथा जीवितं ज्ञात्रशाभ्युपाय-श्चिन्त्यताम् ।

९नायकः -- किमल चिन्त्यते । ननु चिन्तित एवे पायः स च स्वदायतः।

शङ्खचूड:--क इव

नायकः-

म्रियते म्रियमाणे या त्विय जीवति जीवित ।

तां यदीच्छिस जीवन्तीं रक्षात्मानं ममासुभिः ॥ १०॥

अयमभ्युपायस्तद्र्पय त्वरितं वध्यचिह्नम् । यावद्नेनात्मानं प्रच्छ। य वध्यशिलामारोहामि । त्वमपि जननीं पुरस्कृत्यास्मात्प्रदेशान्त्रिवर्तस्य।

३ कदाचिदियमालोक्येव सानिकृष्टं घातस्थानं स्थीस्वभावकातरतया जी-वितं जद्यात् । किं न पश्यति भवानिदं विपन्नपन्नगानेकङ्कालसङ्कुलं

महास्मशानम् । तथा हि

चश्चचञ्चूष्टतार्थच्युतिपिशितल्लग्राससंबद्ध गैर्थे-गृश्वराबद्धपक्षद्वितयविधृतिभिवेद्धसान्द्रान्धकारे ।

गृष्टराबद्धपक्षाद्वतयावश्वातामबद्धसान्द्रान्धकारः । वक्त्रोद्वान्ताःपतन्त्यश्चिष्टीति शिखिशिखाश्रणयोऽस्मिञ्शिवानाः मस्रस्रोतस्यजसञ्जलबहळवसावासविस्रे स्वनन्ति ॥ १८ ॥

१ परार्थे बद्धमक्षाणां। २ उद्भवः। ३ च्वाप्रकृतः। ४ लक्षेः।५ यत्रोदामं अमन्त्यः स्थगितः। ६ शमितः।

सहचूडः — कथं न पश्यामि ।

प्रतिदिनमृशून्यमहिनाहारेण विनायकाहितपीति। शशिधवलास्थिकपाळं वयुरिव रौद्रं स्मशानिवस् ॥१९॥ तद्रच्छ । किमेमिस्त्रौसोपन्यासैः । आसन्नः खल्ल गरुडागमनसमयः। ( मातुरप्रतो जानुम्यां स्थित्वा शिरोनिहिताञ्जलिः ) अम्ब स्वमपि निवर्त-स्स्वेदानीम् ।

समुत्पतस्यामहे मातर्थस्यां यस्यां गतौ वयम् । तस्यां तस्यां प्रियसुते माता भृयास्त्वमेव नः ॥ २०॥ ( पादशोः पर्तात )

वृद्धा—(साम्म) हा कहं अवैच्छिमं से वअणं। पुत्तअ ण खु तुमं ३ उजिझअ मे पाआ अण्णदो वहन्ति। ता इह एव्व तुए सह मरिं-स्सं। [हा कथमपिश्चिममस्य वचनम्। पुत्रक न खळु त्यामुजिझस्या मे पादाबन्यतो वहतः। तदिहैव त्वयासह मरिप्यामि।]

६ सङ्क्चृडः — ( उत्थाय ) यावदहमध्यस्मादुत्तरेणादूरे भगवन्तं दक्षि-णगोकर्णं प्रदक्षिणीकृत्य स्वाम्यादेशमनुतिष्ठामि । ( उभौ निष्कान्तौ ) नायकः — कष्टं न संपन्नं मेऽभिल्धितम् । तत्को नामाभ्युपायः । ९ कञ्चकी — ( प्रावद्य ) इदं रक्तांशुक्युगलं देव्या मित्रावसुजनम्या सुमाराय प्रेषितम् । तदेतस्परिधत्तां कुमारः

नायकः—( रष्ट्वा सहवंमात्मगतम् ) दिष्ट्या सिद्धमाभिवाछितमनेनातः १२ किंतोपनतेन रक्तांशुक्युगलेन । (अकाशम् ) कञ्चुकिन् उपनय । (कञ्चुको उपनयति) (गृहीत्वात्मगतम्)सफलीमृतो मे मलयवस्याः पाणिग्रहः। (अकाशम्) कञ्चुकिन् गम्यताम् । महचनादिभवादनीया देवी । १५कञ्चुकी— यदाज्ञापयित कुमारः । (इति निष्कान्तः )

१ सामी, त्रासनीपार्थः । २ पाचिमं । ३ निहिस्सं ।

नायकः--

वासोयुगमिदं रक्तं भारे काळे समागतम्। में हतीं पीतिमाधत्ते परार्थे देहमुज्झतः ॥ २१ ॥ ( दिशोऽवलोक्य ) यथायं चलितमलयाचलशिलाचयः प्रचण्डो नमस्वां-स्तथा तर्भयाम्यासन्तीमूनः खलु पक्षिराजः। तथा हि तुस्याः संवर्तकाभ्रैः पिदधति गगनं पङ्क्तयः पक्षतीनां वीरे वेगानिलोऽम्भः क्षिपति सुव इव प्रावनायाम्बुराक्षेः । कुर्वन् कल्पान्तशङ्कां सपदि च समयं वीक्षितो दिग्द्विपेन्द्रैः देहाँचीतिद्शाशाः कपिशयति मुहुँद्वीद्शादित्यदीप्तिः ॥ २२ ॥ तद्यावदसी नागच्छति शङ्खचूडस्तावत् त्वरिततरिममां वध्यशिलामा-रोहामि । (तथा क्रःबोपविश्य शिलास्पर्शे नाटयति ) अहो स्पर्शेऽस्याः । न तथा सुखयित मन्ये मलयवती मलयचन्दनरसादी। अभिवांछितार्थनिद्धचै वध्यशिलेयं यथाक्षिष्टा ॥ २३ ॥ अथवा किं मलयवत्या। शयितन मातुरक्के विश्रब्धं शैशवं न यत्राप्तम् । रुष्यं सुखं मयास्या वध्यशिलाया तदुत्सङ्गे ।। २४ ॥ तद्यमागतो गरुत्मान् । यावदात्मानमाच्छाद्यामि । (तथा करोति) ( ततः प्रविशति गरुडः )

३गरुड:-

दर्श्वा बिम्बं हिमांशोर्भयकृतवलयां संस्परन् शेषमृतिं सानन्दं स्यन्दनाश्वत्रसनविचलिते पूष्णि दृष्टोऽग्रजेन । एष पान्तावसज्जजलथरपटलैरायतीभूतपक्षः माप्तो वेलीमहीभ्रं मलयमहमािग्रासगृष्टनुः क्षणेन ॥ २५ ॥

१ प्राप्तकाले ममागतम् । २ करोति महती प्रीति परार्थेकदृशोर्मम । ३ तीरं वंगानि-रातं...सिन्धोः । ४ द्योतो । ५ शिद्यु । ६ मनो । ७ स्पृष्टा । ८ क्षि प्रता । ९ पटलात्यायती । १० वंगात् ।

नायकः — (सपरितोषम्) संरक्षता पन्नगमच पुण्यं मयाजितं यत् स्वशरीरदानात् । भवे भवे तेन ममैव सूचात् परोपकाराय शरीरलाभः ॥२६॥ गरुड: — ( नायकं निर्वण्यं ) अस्मिन्वध्यशिलातले निपतितं शेषानहीन् रिक्षतुं निर्भिद्याश्चित्रण्डचण्डतस्या चञ्च्वाधुना वक्षास । भोक्तं भोगिनमुद्धरामि तरसा रक्ताम्बरपाष्टतं विग्धं मद्भयदीर्थमाणहृदयमस्यन्दिनेवासुजा ॥ २७ ॥ ( इस्वभिपत्य नायकं गृह्णाति । नेपथ्ये दुन्दुभिष्वनिः पुष्पवृष्टिश्च ) गरुड: — ( कर्षे दृष्वाकर्ण्य च ) अये पुष्पवृष्टिर्दुन्दुभिध्वनिश्च । आमोदानान्दितालिनिंपताति किमियं पुष्पद्वाष्टिर्नभस्तः स्वर्गे कि वैष चक्रं मुखरयति दिशां दुन्दुभीनां निनादः। (विहस्य) आं ज्ञातं सोऽपि मन्ये मम जवमरुता कम्पितः पारिजातः मेन्द्रं संवर्तकाभ्रेरिदमपि रसितं जातसंहारशङ्कैः ॥ २८ ॥ नायकः ( आत्मगतम् ) दिष्ट्या इतार्थोऽस्मि । गरुड:--( नायकं कवलयन् )

नागानां रक्षिता भाति गुरुरेष यथा मम । तया सर्पाश्चनाकाङ्क्षां व्यक्तमद्यापनेष्यति ॥ २९ ॥ तथावदेनं गृहीत्वा मलयशिखरमारुझ यथेष्टमाहारयामि । ( इति जीम्तवाहनं गृहीत्वा निकान्तः )

इति चतुर्थोऽह्यः।

fight to reach become offer stry, There are possed 5 that Prince nul

१ परार्थि तोः खळ देहलामः । २ देव । ३ सार्थे ।

## पश्रमोऽङ्कः

मतीहार:-

स्वग्रहोद्यानगतेऽपि स्निग्धे पापं विशक्त्यते स्नेहात्। किमु दृष्ट्वह्वपायेपतिभयकान्तारमध्यस्थे ॥ १॥

तथा हि । जीम्तवाहनो जलिवेवलावलोकनकुतृह्ली निष्कान्तिश्च-रयतीति दुःखमास्ते महाराजविश्वावसुः । समादिष्टश्चास्मि तेन । यथा ३ सुनन्द श्रुतं मया सिलिहितगरुडप्रतिमयमुद्देशं जामाता जीम्तवाहनो गत इति शाङ्कित एवास्म्यनेन वृत्तान्तेन । तत्त्वरितं विज्ञायागच्छ किमसा स्वगृहमागतो नवेति। यावत्तत्र गच्छामि । (परिकम्याप्रतोऽवलोक्य) ६ अयमसौ राजविजीम् तवाहनस्य पिता जीम्तकेतुरटजाङ्कणे सहधर्मचा-

रिण्या राजपुत्र्या वध्वा च पर्युपास्यमानास्तिष्ठति । तथा हि अन्यविकृति

क्षोमे भङ्गवती तरङ्गतरले फेनांम्बुतुल्ये वहन्
जाह्नव्येव विरागितः सुपर्यंसा देव्या महापुण्यया ।
धत्ते तोयानिधर्यं सुसदर्शी जीमृतकेतुः श्रियं क्रिकेट

यस्यैषान्तिकवर्तिनी मलयवत्याभाति वेला यथा ॥ २ ॥

तद्याबदुपसपीमि । (ततः प्रविश यासनस्थः परनीवधूसमेतो जीमूतकेतुः )
जीमृतकेतुः—

स्रुक्तानि यौवनसुखानि यशोऽवकीर्ण व्यक्तिः राज्ये स्थितं स्थिरधिया चरितं तपोऽपि । श्राघ्यः सुतः स्वसदशान्वयजा स्तुषेयं

चिन्त्यो मया ननु कृतार्थतयाद्य मृत्युः ॥ ३ ॥ जना कार्याना

१ पाये । २ सवयसा । ३ यशो विकीर्ण । सुसद्शा ।

सुनन्दः—(सहसोपम्सः) जीमूतवाहनस्य जीमूतकतुः—(कणौ पिधाय) शान्तं पापम्।
रेदेवी—पिडहदं अमंगलम्। [ प्रतिहतमङ्गलम् । ]
मलयवती—वेवदी मे हिअअं इमिणा दुण्णिमित्तेण । [ वेपते मे हदयमनेन दुर्निमित्तेन । ]
६जीमूतकेतुः—भद्र । किं जीमूतवाहनस्य ।
प्रतीहारः—जीम्तवाहनस्य वार्तामन्त्रेष्टुं प्रेपितोऽस्मि महाराज-विश्वावसुना युद्मदन्तिकम् । तदाज्ञापयतु महाराजः किमहं स्वामिने
९निवेदयामि ।
जीमूतकेतुः—किमसिनिहितस्तत्र मे वस्सः ।
प्रतीहारः—अथ किम् ।

१२देवी—(सिवषादम्) जई तिहं ण सिण्णिहिदो ता किहं गदो मे पुत्तओ मिवस्सिदि जेण एव्वं चिरअदि । [ यदि तत्र न सित्निहित-स्तत् क गतो मे पुत्रको भविष्यित येनैवं चिरयति । ]

१ भर्नामृतकेतुः—नियतमस्मत्पाणयात्रार्थं नितान्तं दूरं गतो भविष्यति।
मलयभती—(सविधादमात्मगतम्) अहं उण अज्जउतं अपे॰
क्लन्ती अण्णं एव्य किं वि आसंकामि। अहं पुनरार्थपुत्रमप्रकथ-

१८माणान्यदेव किमप्याशङ्के । ]

मतीहार: —आज्ञापयतु महाराजः । किं मया खामिने निवेदनीयम्। जीमृत केतुः — ( वामाक्षिरान्दनं सूचियत्वा ) जीमृतवाहनश्चिरयतीति

२१मेग्याकुले विचिन्तयति

स्फ्ररिस किमु दक्षिणेतर मुहुर्मेहुः स्चयन् ममानिष्टम् । इतचक्षुरपहतं तं स्फ्रिरितं मम पुत्रकः कुशली॥४॥

१ पयाकुलोऽस्म ह्रदयेन । २ स्फुरितमिहायं करिव्यते भागुः ।

( जर्षममलोक्य ) अयमेव त्रिभुवनैकचक्षुर्भगवान् सहस्रदीधितिः स्फुटं जीमृतवाहनस्य श्रेयः करिष्यति । ( स्विस्नयम् )

आलोक्यमानमिललोचनदुः वदायि
रक्तच्छ्या निजमरीचिल्चा विमुश्चत्।
उत्पातवाततरलीकृततारकाभमेतःपुरः पतित किं सहसा नभस्तः ॥५॥

कथं चरणयोरेव पातितम् । (सर्वे निरूपयन्ति )

जीमृतकेतुः — अये कथं लग्नसरसमांसश्रृहामाणिः । कस्य पुनरयं अभविष्यति ।

देवी—(सिवष'दम्) महाराअ पुत्तअस्स विअ मे एदं चूडारअणं। [महाराज पुत्रस्येव म एतच्चूडारत्नम्।]

६मलयवती — (अण्वार्थ) मा एव्वं भण । [ मैवं भण । ]

पतीहार:—महाराज मैवमविज्ञाय विक्कवी सू: । अत्र हि ताँक्षेण मक्ष्यमाणानां नागाधिपानामनेके नखमुखीरखाताःपतन्त्येते शिरोमणयः। ९जीमृतकेतुः—देवि सोपपात्तिकमामिहितम् ।कदाचिदेवमपि स्यात् । देवी—सुणन्दअ जाव इमाए वेलाए ससुरसदणं एव आअदो मे पुत्तको भविस्सदि। ता गच्छ जाणिअ लहुं एव अह्माणं णिवेदेहि। १२ सुनन्द यावदनया वेलया श्रद्धारसदनमेवागतो मे पुत्रको भवि-

ष्यति । तद्गच्छ लध्वेवास्माकं निवेदय । ] मतीहारः—यदाज्ञापयति देवी ।

(इति निष्कान्तः)

१५ जीमृतकेतुः — देवि अपि नाम नागचृडामाणिरयं स्यात् । (ततः प्रविशति रक्तवस्रसंवीतः शङ्खवूडः ) शङ्खचुडः — (सासम् ) कष्टं भोः कष्टं

१ स्फुरन्। २ काल । ३ ताक्येंण अक्ष्यमाणानां प्रमगानामनेकशः। उत्का-स्पाः पतन्त्येते शिरोमणय इंदशाः। गोकर्णमर्णवतटं त्विति प्रणम्य पाप्तेष्मि तां खलु अजङ्गमनध्यभूमिम् । आदाय तं नखमुखक्षतवक्षसं च विद्यायरं गगनमुत्पतितो गरुत्मान् ॥६॥

हा परमकारुणिक हा निष्कारणेकबान्धव हा परदुःखदुःखित हा विपद्वारिनिधिपतितजनोद्धरणपोत हा परोपकारतृणीकृतदत्तदेह क नु ३ स्वलु गतोऽसि । पयच्छ मे प्रतिवचनम्। हा हा हतोऽस्मिमन्द्भाग्यः। हा शक्कचूडहतक किं कृतं त्वया ।

> नाहित्राणात्कीतिरेकी मयाप्ता नापि श्लाघ्या स्त्रामिनोऽनुष्टिताज्ञा। दत्वातमानं रक्षितोऽन्येन शोच्यो हा थिक् कष्टं वैश्चितो वश्चितोऽसि ॥ ७॥

तन्नाहमेवंविधः क्षणमि जीवनुपहास्यमाःमानं करोमि । ततो यावदेनमनुगन्तुं प्रयतिष्ये। (पिकामन् भूनौ दत्तदृष्टिः ) आदाबुत्पीडपृथ्वीं प्रविरल्पैतितस्यूलिनदुं ततोऽग्रे ग्रांवस्वापातशीर्णप्रमृततनुकणां कीटकीर्णा स्थलीषु। दुर्लक्ष्यां धातुभिन्ने वैनतरुशिखरे स्त्याननीलस्वरूपा-मेनां तार्क्ष्यं दिदक्षुनिपुणमनुसरन् रक्तधारां त्रजामि॥ ८॥ देवी—( वक्षण्यसम् ) महाराज एसो कोवि रुदिदवजणो इदो एक तुरिदं आअच्छन्तो हिअअं मे आकुलीकरेदि। ता आणी-रुव्ह दाव को एसोचि। [ महाराज एम कोपि रुदितवदन इत एक त्विरतमागच्छन्हदयं म आकुलीकरोति। तज्ज्ञायतां तावस्क एम इति। ]

१ काइमासा। २ तेन वा। ३ पतिता। ४ ब्राह्मच्यापातशीर्णा। ५ पीठे भिती। ६ वन । ७ गहुरे स्त्यानस्त्यां।

६जीमृतकेतुः —यथाह देवी।

शक्षचृडः —हा त्रिभुवनैकचूडामणे क मया द्रष्टन्योऽसि । मुपितोऽ स्मि भो मुपितोऽस्मि । (इति कन्दित )

९ जीमूतकेतुः—( आकर्ण्य सहर्षम् ) देवि मुञ्च शोकम् । अस्यायं चूडामणिर्नृतं मांसलोभात् केनापि पक्षिणा मस्तकादुरखायानीयमा -नोऽस्यां भूमो पतितः ।

१२देवी—( सहर्षे मलयवतीमालिङ्ग्य ) अविहवे धीरा होई । ण खु इीदेसी आकिदी वेहव्वदुक्खं अणुहोदि । [ अविधवे धीरा भव । न खल्वीदृश्याकृतिवैधव्यदु:खमनुभवति । ]

१५मलयवती—( खहर्षम् ) अन्व तुक्षाणं आसिसां पमाएण । [ अन्व युष्माकमाशिषां प्रमावेन । ] ( इति पादयोः पतित )

जीमृतकेतुः — ( राह्वचूडसपमूख ) वत्स किं तव चूडामणिरपहृत: ।

१८शक्षचृड्ः — आर्य न ममैव त्रिभुवनस्यापि ।

जीमृतकेतुः - कथीमव।

शक्कचूडः—दुःखातिभाराद्बाष्पोपरुद्धकण्ठो न शक्ते।मि कथायेतुम् । २१जीमृतकेतुः—( आत्मगतम् ) हन्त हतोऽस्मि । ( प्रकाशम् )

आवेदय ममात्मीयं पुत्र दुःखं सुदुःसहम् । मयि संक्रान्तमेतत्ते येन सह्यं भविष्यति ॥ ९ ॥

शक्तचूडः — श्रूयताम् । शक्तचूडो नाम नागः खरुवहं वैनतेयस्या-हारार्थमवसरपासा वासुकिना प्रेषितः । किं बहुना विस्तरेण । रकदाचिदियं रुधिरधारापद्धतिः पांसुभिरवकीर्थमाणा दुर्छक्ष्यतासुप-याति । अतः संक्षेपतः कथयामि ।

विधाधरेण केनापि करुणाविष्टचंतसा । मम संरक्षिताः माणा दत्त्वात्मानं गरुत्मते ॥ १० ॥ जीमृतकेतु:—कोऽन्य एवं परहितव्यसनी । वत्स ननु स्फुटमेवो-च्यतां जीमृतवाहनेनेति । हा हतोऽस्मि मन्द्रभाग्यः ।

रदेवी—हा पुत्तअ किं तुए किदं। [हा पुत्र किं त्वया कृतम्] मलयवती—हा कहं सचीभूदं मे दुण्णिमित्तम्। [हा कथं सत्यीमूतं मे दुर्निमित्तम्] (सर्वे मोहं गच्छिन्ति)

६ शिक्षचृद्धः—( सासम् ) अये नूनमेतौ पितरौ तस्य महासत्त्वस्य । अपियावेदनान्मयेवेमामवस्थां नीतौ । अथवा विषधरवदनाद्विषमः नतरेण किमन्यित्रः सरित । अहो प्राणप्रदस्य सुसद्दशं प्रत्युपकृतं ९ जीमूतवाहनस्य शिक्षचृद्धेन । तिकमधुनैवात्मानं व्यापाद्यामि । अथवा समाश्वासयामि तावदेतौ । तात समाश्वसिद्धि । समाश्विसित्वन्वा । ( उमौ समाश्वसितः )

१२देवी चच्छे उट्टेहि मा रोअ । असे किं जीमूतवाहणेण विणा जीवस । ता समस्सस दाव । [ बत्से उतिष्ठ मा रुदिहि । वयं किं जीमूतवाहनेन विना जीवामः । तत् समाश्वसिंहि तावत् । ]

१५मछयवती—(समाश्वस्य) हा अज्जउत्त कहिं दाणि मए तुमं पेक्सिद्द्वो।[हा आर्यपुत्र केदानीं मया त्वं प्रेक्षित्वयो।]

जीमृतकेतुः—हा वस्स गुरुचरणशुश्रूषाभिज्ञ ।

चुडामणि चरणयोर्मम पातयता त्वया।

लोकान्तरगतेनापि नोज्झितो विनयक्रमः ॥ ११ ॥

( चूडामणि गृहीत्वा ) हा बस्स कथमेतावन्मात्रदर्शनः संवृत्तोऽसि ( हदये दस्ता ) अहह ।

भक्त्या सुदूरमवनामितनम्रमीलेः । शश्वत्तव प्रणमतश्ररणौ मदीयौ ।

१ दुचिन्तिदं । २ विदूरविनतानननत्र । तिदूरमवनावनत्र ।

80 T

## चूडामणिर्निकपणैर्मसृणोऽप्येहिस्रो गाढं विदारयाति मे हृदयं कथं नु ॥ १२ ॥

देवी — हा पुत्त जीमूदवाहण जस्स दे गुरुजणसुस्सूमं विज्ञिञ्ज अण्णं सुहं ण रोअदि सो कहं दाणिं पिदरं उज्झिञ्ज सग्गसुहमणु-श्मविदुं गदोसि । [हा पुत्र जीमूतवाहन यस्मे ते गुरुजनशुश्रूषां वर्जियस्वान्यत् सुखं न रोचते स कथमिदानीं पितरमुज्झित्वा स्वर्ग-सुखमनुमविदुं गतोऽसि । ]

६ जीमूतकेतुः—( साक्षम् ) देवि किं जीमूतवाहनेन विना जीवामा वयं येनैवं प्रलपिति।

मलयवतीः—(पादयोनिंपत्य क्रताज्ञालेः) ताद देहि मे अज्जउत्तसस ९चूडारअणं जेण एदं हिअए करिअ जलणप्पवेसेण अवणेमि अत्तणो सन्दावदुक्खं । [ तात देहि म आर्यपुत्रस्य चूडाररनं येनैतद् हदये कृत्वा ज्वलनभवेशेनापनयाम्यास्मनः सन्तापदःखम् । ]

१२ जीमूतकेतुः—पतित्रते किमाकुलासि। ननु सर्वेषामेवास्माकमयं निश्चयः। देवी—महाराञ्च ता किं पिंडवालिअदि[महाराज तिंक प्रतिपाल्यते।] जीमूतकेतुः—देवि न किञ्चित् । किन्त्वाहिताभ्रेर्नान्येनाभिना १५ संस्कारो विहितः । अतोऽभिहोत्रशरणादाभ्रमादायात्मानमुद्धीपयामः। शक्चचूडः—(आत्मगतम्) कष्टं ममैकस्य पापस्य कृते सकलमेवेदं विद्याधरकुलमुच्छिनम् । तदेवं तावत् । (प्रकाशम्) तात न खल्व-१८निश्चित्येव युक्तमिदमीहशं साहसमनुष्ठातुम् । विचित्राणि विधार्वल-

१८ानाश्चरयव युक्तामद्मादश साहसमनुष्ठातुम् । विविच्नाण विवादण-सितानि । कदाचित्रायं नाग इति ज्ञात्वा जीवन्तमेव जीमृतवाहनं परित्यजेलागशत्रुः । तदनयैव रुचिरघारया वैनतेयमनुसरामः ।

२१देवी—सञ्वहा देवदाणं पसादेण जीवन्तस्स पुत्तअस्स मुहं दंसेम।

१ प्ययं हि । २ विषष्ट्यति ।

[ सर्वथा देवतानां प्रसादेन जीवतः पुलस्य मुखं पश्येम 1] मलयवती-( आत्मगतम् )दुल्लहं खु एदं मम मन्द्भगाए। [ दुर्लभं २ ४खल्वेतन्मम मन्दभाग्यायाः []

जीमृतकेतुः —वत्स अवितथैषा तव भारती भवतु । तथापि सा-र्मानामेवास्माकं युक्तमनुसर्तुम् । तदनुसरतु भवान् । वयमप्यामेशर-२ ७णादमीनादाय त्वरितमेवानुगच्छामः । ( इति पत्नीवधूसमेतो निष्कान्तः )

शक्कचूडः — -तद्यावद्गरुडमनुसरामि । ( परिक्रम्यात्रतो निर्वण्यं )

कुर्वाणो रुधिराईचञ्चकपणैर्द्राणीरिवादेः शिलाः हुष्टोपान्तवनान्तरः स्वनयनज्योतिःशिखाश्रेणाँभिः। सँजाद्वज्ञकठोरघोरनखरपान्तावगाढावानिः गृङ्गाग्रे मलयस्य पन्नगरिपुर्द्राद्यं दृश्यते ॥१३॥

( ततः प्रविशत्यासनस्थः पुरःपतितनायको गरुडः )

गरुड:--(आत्मगतम्)जनमनःप्रमृति भुजङ्गपतीनश्रता नेदमीहश-३मत्याश्चर्यं मया दृष्टपूर्व यद्यं महासत्त्वो न केवलं न व्यथते प्रत्युत पह्छ ईंव किमपि दृश्यते । तथा हि

ग्लानिर्नाधिकपीयमानरुधिरस्याप्यस्ति धैर्योदधे-र्मासोत्कर्तनजा रजोऽपि वहतः पीत्या पसन्नं मुखम्। गात्रं यन विलुप्तमेष पुलकस्तत्र स्फुटो दृश्यते दृष्टिर्भेरुयुपकारिणीव निपतत्यस्यापकारिण्यपि ॥१४॥ तरकुत्हलमेव जनितमस्यानया वैर्यवृत्या । भवतु न भक्षयाम्येवैनम्। प्रच्छामि तावत्कोऽयमिति । ( उपरतो भक्षणात्पुरस्तिष्ठति ) ३नायकः-

शिरामुखेः स्यन्दत एव रक्त-मद्यापि देहे मम मांसमस्ति ।

१ तदीः । २ सम्बयैः । ३ मजत् । ४ एव ।

तृप्तिं न पश्यामि तवापि तावत्-किं भक्षणात्त्वं विरतो गरुत्मन् ॥१५॥

गरुडः — ( आत्मगतम ) आश्चर्यमाश्चर्यम् । कथमयमस्यामप्यवस्था-यामेवमर्जितमाभिधते । ( प्रकाशम् ) अहो महासत्त्व

आवर्जितं मया चञ्च्वा हृदयात्तव शोणितम् । धै येंगानेन च हृतं त्वया हृदयमेव मे ॥ १६॥

तत कस्त्वमिति श्रोतुमिच्छामि ।

नायकः — एवं क्षुधाकुले। भवात्र श्रवणयोग्यः । तत् कुरुष्व ता-३वत्पथमं मम मांसशोणितेन तृप्तिम् ।

शङ्खचृढः—( बहसोपसूरय ) तार्क्ष्यं न खलु न खलु साहसमनुष्ठे-यम् । नायं नागः । परित्यजैनम् । मां मक्षय । अहं तवाहारार्थं ६पोषितोऽस्मि वासुकिना। ( इत्युरो ददाति )

नायकः—( शङ्बच्ढं पश्यनातम् ) कष्टं विफलीकृतो मे मनोरथः शङ्कचूडेनागच्छता ।

९गरुडः—( उभौ निरूप्य ) द्वयोरिष भवतोर्वध्यचिह्नम् । कः खलु नाग इति नावगच्छामि ।

शङ्कचूडः — अस्थान एव ते आन्तिः।

आस्तां स्वस्तिक छक्ष्म वक्षासि तनौ नालोक्यते कञ्जुको जिन्हे जलपत एव मे न गणिते नाम त्वया हे अपि। तिस्रस्तीत्रविषाप्तिधूमपटलच्याजिह्मरत्नित्वषो

नैता दु:सहशोकपूर्तेकृतमरुत्स्फीताः फणाःपश्यासि ॥१७॥ गरुडः— (शब्सव्हस्य फणार्वा य नायकं पश्यन् ) कः खल्वयं मया व्यापादितः।

१ तवापि देहे । च ते महात्मन् । २ अनेन धेर्येण पुनस्त्वया हृदयमेव नः । १ श्राकृत ।

२ शङ्कचूड: — विधाधरवंशतिलको जीम्तवाहनः । कथमकारुणिकेन त्वयेदमनुष्ठितम् ।

गरुड:—अये अयमसौ विद्याघरकुमारो जीम्तवाहन: ।

मेरी मन्दरकन्दरासु हिमवत्सानौ महेन्द्राचले
कैलासस्य शिलातलेषु मलयमाग्भारदेशेष्वापि ।

बैदेशेष्वपि तेषु तेषु बहुशो यस्य श्वतं तन्मया
लोकालोकविचारिचारणगणैरुद्दीयमानं यशः ॥१८॥

सर्वथा महँत्यंहःपङ्के निममोऽस्मि ।

नायकः -- मोः फणिपते किमेवमाविद्योऽसि।

३शङ्खचूडः — किमस्थानमिदमावेगस्य ।

स्वेशरीरेण शरीरं तार्क्यात्परिरक्षितौ मदीयमिदम् ।

युक्तं नेतुं भवता पातालतलादिष तलं माम् ॥ १९॥
गरुड: अयं करुणार्द्रचेतसानेन महासमा ममास्य गोचरपातितस्यास्य फणिनः प्राणान् परिरक्षितुं स्वदेह आहारार्थमुपनीतः । तन्म१ हदकृत्यमेतन्मया कृतम् । किं बहुना बाधिसस्य एवायं व्यापादितः।
तदस्य महतः पापस्याग्निप्रवेशाहते नान्यस्पायाश्चितं पश्यामि । तत्
क नु खलु बहुनिं समासाद्यामि (दिशोऽवलोक्य) अये अमी केषि

६गृहीतामय इत एवाभिवर्तन्ते । तद्यावदेतान् प्रतिपालयामि । राङ्कचुडः-कुमार पितरो ते प्राप्तो ।

नायकः—( ससंभ्रमम् ) शङ्कचूड समुपविश्यानेनो तरीयेणाच्छादित-९शरीरं कृत्वा धारय माम् । अन्यथा कदाचिदीदगवस्थं मामवलोक्य पितरौ सहसा जीवितं जह्याताम् ।

( शङ्खचूदः पार्श्वपतितमुत्तरीयं गृहीत्वा तथा करोति )

१२ (ततः प्रविशति पत्नीवधूसमेतो जीमूतकेतुः)

भो विद्याधरराजवंश्वातिलक कथं कारुणिकेनापि त्वचैतद्दिनिष्ठ्रमजुष्टितम् । २ भागे ।
 रे त्विज्ञेष्वपि । ४ त्यग्राः । ५ स्वर्गरारिमदं दस्वा । ६ परिरक्षतः...भवतः ।

जीमृतकेतुः—( सासम् ) हा पुत्र जीमृतवाहन । आत्मीयः पर इत्ययं खलु कुतः सत्यं कृपायाः क्रमः कि रैक्ष्यामि बहुन् किमेकिमिति ते चिन्ता न जाता कथम । ताक्ष्यात् त्रातुमहिं स्वजीवितपरित्यागं त्वया कुर्वता येनात्मा पितरौ वधूरिति हतं निःशेषमेतत्कुलम् ॥२०॥ देवी- ( मलयवतीमुह्रिय ) जादे विरम मुहुत्तअं । अविरलनिवडन्त-बाप्फविन्दूहिं अहिहैविअदि अअं अग्गी । [ जाते विरम मुहूर्तम् । **२ अविरलनिपतद्बा**प्पाबिन्दुाभिरभिभ्यतेऽयमिशः । ] ( सर्वे परिकामान्ते ) गरुड:-( अत्वा ) अये कोऽयं हा पुत्र जीमूतवाहनेति ब्रवीति । व्यक्तमयमस्य पिता । ततः कृतमेतदीयेनाभिना । न शक्तोम्यस्य ६पुत्रघाताल्रज्जया मुखं दर्शयितुम् । अथवा किमिमहेतोः पर्याकुलोऽ सि । समीपैस्थ एव जलधिस्तावदिदानीम् ज्वालाभङ्केस्त्रिलोकग्रसनरसर्ळसत्कालजिव्हाग्रकरपै: सर्पद्धिः सप्तेंसर्पिष्कणमिव कवलीकर्तुमीशे समुद्रान्। स्वैरेवोत्पातवातपसरपटुतरैधुक्षिते पक्षवातै-रस्मिन् कल्पावसानज्वलनभयकरे वाडवाग्री पतामि ॥२१॥

(इत्युत्यातुमिच्छति) नायकः—भोः पक्षिराज अलमनेनाध्यवसायेन । नायं प्रतीकारोऽ

नायकः—भाः पाक्षराज अलमननाध्यवसायन । नाय प्रताकाराऽ ३स्य पाप्मनः ।

गरुडः—(जानुभ्यां स्थित्वा कृताञ्जिलिः)मो महात्मन्कस्तर्हि कथ्यताम् । नायकः-प्रतिपालय क्षणमेकम्। पितरौ मे प्राप्तौ। यावदेतौ प्रणमामि । ६गरुडः—एवं कियताम् ।

जीमूतकेतु:—( दृष्वा सहर्षम् ) देवि दिष्टचा वर्धसे । अयं वत्सो

१ रक्ष्या बहुवः। २ णिव्वापीअदि । ३ तटस्य एवास्मि जलनियेः । ४ वलत् ५ सप्तहस्तैस्तृणभिव । सप्तस्तेः पदमिव...मीश्रैः समुद्रे ।

जीमूतवाहनो न केवलं ध्रियते प्रत्युत कृताङ्गलिना गरुडेन शिप्ये-९णेव पर्युपास्यमानस्तिष्ठति ।

देवी---महाराज किद्रशिक्ष । अक्खदसरीरस्स पुत्तअस्स मुहं दिहे। [ महाराज कृतार्थास्मि । अक्षतश्रीरस्य पुलकस्य मुखं दृष्टम् । ]

१२मलयवती—जं सचं अज्ञडतं पेक्सिन्तीवि असंभावणीअं ति करिअ ण पत्तिआमि । [ यत्सत्यमार्यपुत्रं प्रेक्षमाणाप्यसंभावनीयमिति कृत्वा न प्रत्येमि । ]

१५जीमृतकेतुः—( उपसृत्य ) वत्स एहोहि । परिष्वजस्व माम् । ( नायक जत्थातुमिच्छन् पतितोत्तरीयो मूर्च्छति )

राङ्खचूड: ---कुमार समाधिसिहि समाधिसिहि ।

१८जीमृतकेतुः — वत्स कथं मां दृष्ट्वापि परित्यज्य गतोऽसि । देवी — हा पुत्तअ कहं वाआमेत्तकेणवि तुए ण संभाविदक्षि । [हा पुत्र कथं वाङ्मात्रेणापि त्वया न संभावितास्मि । ]

२१मल्रयवती—हा अज्जडत कहं गुरुअणो वि तुए उवेक्सिदो । [हा आर्यपुत्र कथं गुरुजनोऽपि त्वयोपेक्षितः ।] (सर्वे मोहंगच्छित्त)

रहिन्दः —हा शह्वचूडहतक परात्मरक्षितजीवित कथं गर्भस्थ एव २४न विपन्नोऽसि । येनैवं क्षणे क्षणे मरणादितिरिक्तं दुःखमनुभविस । गरुडः — सर्विमिदं मम नृशंसस्यासमीक्ष्यकारिताया विजृम्भितम् । तदेवं तावत् करोमि । (पक्षाभ्यां वीजयन्) भो महात्मन् समाध-२७सिहि समाधिसिहि ।

नायक:—( समाथस्य ) शङ्खचूड समाधासय गुरून् ।

शक्तच्रहः—तात समाश्वसिहि । मातः समाश्वसिहि । समाश्व-३०सितो जीम्तवाहनः । किं न परपथ युष्माकमेव समाश्वासनार्थं प्रत्यु- त्थितोपविष्टस्तिष्ठति । ( उभौ समाश्वसितः )

देवी--पुत्त कहं पेक्खन्ताणं एव्व अक्षाणं किद्नतहअएण अवह-

३३रीअसि । [पुत्र कथं प्रेक्षमाणानामेव।स्माकं कृतान्तहतकेनापाव्हियसे। ] जीमृतकेतु:—देवि मैवममङ्गलवादिनी भव । श्रियत एवायुण्मान्।

तद्वधः समाश्वास्यताम् ।

र ६ देवी — ( मुखं वस्नेण प्रावस्य रुदती ) पडिहदममङ्कं । ण रोदिस्सं । मलअवदि समस्सस। वच्छे उट्टेहि उट्टेहि। वरं एत्तिअवेलं तुमं भत्तुणो मुहं पेक्ख। [ प्रातिहतममङ्गलम् । न रोदिप्यामि । मलयवित

३९समाश्वसिहि । वस्से उत्तिष्ठ वरमेतस्यां वेलायां त्वं मर्तुर्मुखं प्रेक्ष । ] मरुयवती—(समाश्वस्य) हा अज्ञउत्त । [हा आर्य पुत्र ]

देवी-( मलयवत्या मुखं पाणिना परिमृज्य ) वच्छे मा एव्वं करेहि ।

४२पडिहदं विग्धं । [ वरसे मैवं कुरु । प्रतिहतं विझम् । ]

जीपृतकेतुः—( सास्रम् )

विद्धस्रोषाङ्कतया प्रयातानिराश्रयत्वादिव कण्डदेशम् ।
प्राणांस्त्यजन्तं तनयं निरीक्ष्य कथं न पापः शतधा व्रजामि॥२२
मलयवती—अदिदुक्षरकारिणी क्खु अहं । जा ईदिसंवि अज्जउत्तं पेक्खन्ती अज्ज वि जीविदं ण पारच्चिआि । [ अतिदुष्करकारिणी स्खल्वहम् । येदृशमप्यार्थपुलं प्रेक्षमाणाद्यापि जीवितं न पारित्यजामि।]
देवी—( नायकस्याङ्गानि स्पृशन्ती गरुडमुह्हिस्य ) णिसंस कहं दाणि तुए एदं आरुहमाणणवजोञ्वणसोहं तं एव्व एदावत्थं पुत्तअस्स मे सरीरं ६किदं । [ नृशंस कथमिदानीं स्वयैतदारूढनवयौवनशोमं तदेवैताव-दवस्थं पुत्तस्य मे शरीरं कृतम् । ]

नायकः - अम्ब मा मैवम् । किमनेन ऋतम् । ननु पूर्वमप्येतदी दश-

१ सुहूभाग्गवदी होइ। २ आहरणाणंवि किदसोहं।

९मेव परमार्थतः । पश्य

मेदोऽस्थिमांसमज्जासृक्संघातेऽस्मिस्त्वचाद्यते । शैरीरनाम्नि का श्रोभा सदा विभत्सदर्शने ॥ २३॥

गरुडः — मो महात्मन् नरकानलज्वालावलीढमिवात्मानं मन्यमानो दुःखमनुभवामि । तदुपदिस्यतां येन मुच्येऽहमस्मादेनसः ।

२ नायकः - अनुजानातु मां तातः।यावदस्य पापस्य प्रतिपक्षमुपदिशामि। जीमृतकेतु:--वत्स एवं कियताम् ।

नायकः —वैनतेय श्रूयताम् ।

६गरुड:—( जानुभ्यां स्थित्वा शिरसि निहिताअलिः ) आज्ञापय ।

नायकः--शृणु ।

नित्यं पाणाभिघातात् प्रतिविरम् कुरु प्राक्कुतस्यानुतापं यत्नात् पुण्यमवाहं सम्रुपचिनु मदिशन् सर्वसन्त्वेष्वभीतिम् । मग्नं येनात्र नैनः फलति परिणैतं प्राणिहिंसासमुत्थं दुर्गीधे वारिपूरे छवणपछामिव क्षिप्तमन्तर्ह्दस्य ॥ २४ ॥ गरुडः - यदाज्ञापयति भवान् ।

अज्ञाननिद्राशायितो भवता प्रतिबोधितः। सर्वपाणिवधादेष विरतोऽचमभृत्यहम् ॥ २५॥ संपति हि-

कचिद् द्वीपाकारः पुलिनविपुलैभीगनिवहैः कृतावर्तभ्रान्तिर्वलयितशरीरः कचिदपि। वजन् क्छात्क्र्छं कचिद्पि च सेतुपतिसमः समाजो नागानां विहरतु महोदन्वति सुखम् ॥ २६ ॥

९ शरीरे खळ । २ प्राकृते चानुतापं । ३ परिमितप्रणिहिंसात्तमेतत् । ४ दुर्गाधा-पारवारेर्लवण...। ५ निद्रया सुप्तो ।

अपि च

स्रस्तानापादलम्बान् घनातिमिरानिभान् केशपाशान् वहन्त्यः सिन्द्रेणेव दिग्वैः प्रथमरविकरस्पर्शताम्नैः कपोलैः । आयासेनालसाङ्ग्योऽप्यवगणितरुजः कानने चन्दनानां नित्यं गायन्तु रागादुरगयुवतयः कीर्तिमेतां तवैव ॥२७॥ नायकः—साधु महासत्त्व साधु । अनुमोदामहे वयम् । सर्वथा हत्समाधिभव। (शङ्कचूडं निर्दिश्य) शङ्कचूड स्वगृहमिदानीं गम्यताम् । (शङ्कचूडो निःश्वस्याधोसुखस्तिष्ठति)

नायकः - ( निःश्वस्य मातरं पश्यन् । )

उत्प्रेक्षणा त्वां तार्स्यचञ्चकोटिनिपाँतितम् । त्वदुःखदुःखिता नूनमाँस्ते सा जननी तव ॥२८॥

देवी—धण्णा खु सा जणणी जा गरुडमुहपडिदस्स अक्खदसरी-रस्य एवव पुत्तअस्स मुहं पेक्खिस्सदि । [ धन्या खळु सा जननी या

३ गरुडमुखपिततस्याक्षतशरीरस्यैव पुत्रकस्य मुखं प्रेक्षिप्यते । ]
शङ्कचूडः — अन्व सत्यमेवैतत् । यदि कुमारः स्वस्थो भविष्यति ।
नायकः — (वेदनां नाटयन् ) अहह परार्थसंपादनरसाक्षेपादेतावतीं
६ वेळां मया न लक्षिताः संपति तु मां बाधितुमार् व्धा मर्मे च्छेदिनयो वेदनाः । (मरणावस्थां नाटयति)

जीमतकेत: —( ससंभ्रमम् ) हा बस्स किमेवं करोषि ।

९देवी—हा किं णु क्खु एव्वं वदि । (सोरस्ताडम्) परिताअह परिताअह । एसो क्खु पुत्तओ विवज्जइ । [ हा किं नु खल्वेवं वदिते। (सोरस्ताडम्) परित्रायध्वं परित्रायध्वम् ।एप खलु मे पुत्रको

१२विपद्यते । ]

१ स्रस्तान् पाताळळमांस्तिमिरचयनिभान् । २ आयासादाळ... । ३ अस्मिन् । ४ विपाटितम् । ५ दुःखमास्ते । ६ संपादनामृतरसास्वादक्षिप्तत्वोदेतावर्ती ।

मलयवर्ती—हा अज्ञउत्त परिचैइदुकामो विश्व लक्षीआसि। [हा आर्यपुत्र परित्यक्तुकाम इव लक्ष्यसे।] १५नायकः — (अञ्जलि कर्तुभिन्छन्) शङ्कचूड समानय मे हस्तै।

शङ्खनूड: — (तथा कुर्वन् ) कष्टमनाथीकृतं जगत् । नायकः — (किञ्चिदुन्मीलिताक्षः पितरी पश्यन् ) तात अम्ब अयं मे १८पश्चिमः प्रमाणः।

गात्राण्यमृनि न वहन्ति संचेतनत्वं श्रोत्रं स्फुटाक्षरपदां न गिरं शृणोति । कष्टं निमीलितमिदं सहसैव चक्षु-र्हा तात यान्ति विवशस्य ममासवोऽमी ॥२९॥

अथवा किमनेन प्रलिपतेन ( 'संरक्षता पन्नगमय पुण्यं' इत्यादि पूर्वोक्तं श्रीकं पठित्वा पतित )

३देवी—हा पुत्त हा वच्छ हा गुरुअणवच्छल कि गदोसि । देहि मे पिडविअणं। हा लोअणाणन्द जीमूदवाहण कहं पुणो दे दंसणं। [हा पुत्र हा वत्स हा गुरुजनवत्सल क गतोऽसि । देहि मे प्रति-६वचनम्। हा लोचनानन्द हा जीमूतवाहन कथं पुनस्ते दर्शनम्।] जीमूतकेतुः—हा पुत्र जीमूतवाहन हा निखलजनवत्सल हा सर्वेगुणिनचे कासि देहि मे पितवचनम्। (इस्तानुव्धिण्य) कष्टं मोः ९कष्टम।

निराधारं धैर्यं किमव शरणं यातु विनयः समः सान्ति बोहुं क इह विरता दानपरता। हतं सत्यं सत्यं त्रजतु चै कृपा काद्य कृपणा जगजातं शुन्यं त्विय तनय छोकान्तरगते॥ ३०॥

१ मं परिचइअ गमणं ते ण जुलं । २ विचेतनानि । ३ क्रुपणा काद्य करुणा ।

मलयवती—हा अज्जउत्त कहं मं परिच्चइअ गदोसि । अदि-णिग्धिणे मलअवदि किं तुए पेक्सिद्वं जा एत्तिअं वेलं जीविदासि । ३[हा आर्यपुत्र कथं परित्यज्य गतोऽसि । अतिनिर्घृणे मलयवति किं त्वया प्रेक्षित्वंयं यैतावद्रेलं जीवितासि । ]

शङ्खचृडः — हा कुमार केमं पाणेभ्योऽपि बल्लमं अनं पारित्यज्य ६गम्यते । तदवश्यमन्वेति त्वां शङ्खचूडः ।

गरुडः - कष्टमुपरतोऽयं महात्मा । तत् किमिदानीं करोमि ।

देवी--( साम्मम्भिमवलोक्य ) भञ्जवन्तो लोञपाला कहं ण अमिरेण ९सिंचिञ पुत्तञं मे जीवाबेह । [ भगवन्तो लोकपालाः कथं नामृतेन सिकृत्वा पुत्रकं मे जीवयत । ]

गरुडः—( सहर्षमात्मगतम् ) अये अमृतसंकीर्तनात्साधु स्मृतम् । १२मन्ये प्रमृष्टमयशः । तद्यावत् त्रिदशपतिमभ्यर्थ्ये तद्विसृष्टेनामृतवर्षेण न केवलं जीमूतवाहनमेतानपि पूर्वभक्षितानस्थिशेषानुरापतीन् प्रत्यु-

जीवयामि । अथ प्रार्थितो यदि न ददात्यसौ तदाहं पक्षोतिक्षप्ताम्बुनाथः पेडुतरजवनैःप्रेर्यमाणैः समीरै-

र्नेत्राप्रिष्ठोषमूच्छीविधुरविनिपतत्सानलद्वादशार्कः ।

चञ्च्चा सञ्चूण्ये शक्राशनिधनदगदावाँरिछोकेशपाशा-

नै।जी निर्जित्य देवान् क्षणममृतमयीं दृष्टिपभ्युत्स्वजामि ॥३१॥ तदयं गतोऽस्मि । (इति साटोपं परिकम्य निकान्तः )

जीमूतकेतु:---शङ्कचूड किमद्यापि प्रतीक्ष्यते । समाहत्य दारूणि रचितां विरचय पुत्रस्य मे येन वयमप्यनेनैव सह गँच्छाम:।

देवी — पुत्त सङ्क्ष्मूड लहु सज्जेहि । अक्षेहि विणा भाउणो दे दुक्खं भविस्सदि । [ पुत्र शङ्क्षमूड लघु सज्जय । अस्मामिविना

१ पटुजवपवनप्रेर्यमाणे समीरे । २ प्रेतलोकेशदण्डान् । ३ अन्तः संमग्नपक्षः क्षण... ४ वैश्वानरं साधयामः ।

६ आतुस्ते दुःखं मविष्यति । ]

राङ्क्चिटः — (सासम्) यदाज्ञापयन्ति गुरवः । नन्वग्रग एवाहं युष्माकम् । (उत्थाय चितारचनां नाट्यित्वा ) तात अम्ब सर्जीकृतेयं ९चिता ।

जीमृतकेतुः - कष्टं भोः कष्टम्।

उष्णीपः स्फुट एप मूर्धान विभात्यूर्णेयमन्तर्भ्वेवो-श्रक्षुस्तामरसानुकारि हरिणा वक्षःस्थळं स्पर्धते । चक्राङ्को च करो तथापि हि कथं हा वत्स मे दुष्कृतै-स्त्वं विद्याधरचक्रवार्तिपदवीमपाप्य विश्राम्येसि ॥३२॥

देवि किमिदमतिविलम्ब्यते । उत्तिष्ठ चितासमारोहणाय ।

( सर्वे उत्तिष्ठान्त )

रमलयवती — (बढाङालिक्ष्वं पर्यन्ती ) भअवदि गोरि तुए आणत्तं विज्ञाहरचक्षवट्टी भत्ता दे भविस्सदित्ति । ता कहं मम मन्द्रभगाए तुमं पि अलीअवअणा संवुत्ता । [भगवति गौरि त्वयाज्ञप्तं विद्या-६धरचक्रवर्ती भर्ता ते भविष्यतीति । तत् कथं मम मन्द्रभाग्यायाः त्वमप्यलीकवचना संवृत्ता । ]

(ततः प्रविशति ससंभ्रमा गौरी)

९गोरी — महाराज जीमूतकेता न खलु साहसमनुष्ठातन्यम् । जीमूतकेतुः — अये कथममोघदर्शना भगवती गौरी । जिल्ली मनेयम् । गौरी — ( मलयवतीसुहिस्य ) वत्से कथमहमलीकवादिनी भवेयम् ।

( नायकमुपसत्य कंमण्डल्रदकेनाभिषिच्य )

निजेन जीवितेनापि जगताम्रुपकारिणः। परितुष्टास्मि ते वत्स जीव जीमूतवाहन ॥ ३३ ॥

(नायकः उत्तिष्ठति ।)

जीमृतकेतुः—( सहर्षम् )देवि दिष्टचा वर्धसे । प्रत्युज्जीवितो मे वस्सः । १ देवी—भअवर्दाए गोरीए प्रसादेण । [ भगवस्या गार्थाः प्रसादेन । ]

१ कि गच्छसि।

मलयवती—( <sup>सहर्षम्</sup> ) दि। हिआ पच्चुजी। विदो अज्जउत्तो। [दिष्ट्या प्रस्युज्जीवस्यार्यपुत्रः । ]

६नायकः — (गौरां दश्वा बदाञ्जलिः ) भगवाति ।

अभिल्षिताधिकवरदे प्रणिपतितजनार्तिहाारीणि शरण्ये। चरणौ नमास्यहं ते विद्याधरवन्दिते गौरि॥ ३४॥

( इति गौर्याः पादयोः पतित । सर्वे ऊर्ध्व पश्यन्त । )

जीमृतकेतुः — अये कथमनभ्रा वृष्टिः । भगवति किमेतत् ।
३ गौरी — राजन् जीमृतवाहनं प्रत्युज्जीवियतुमेतांश्चास्थिशेषानुरगपतीन् समुपजातपश्चात्तापेन पक्षिपितना गरुडेन देवलोकादियममृतवृष्टिः पातिता । (अङ्गुल्या निर्दिश्य ) किं न पश्यित भवान् ।

संप्राप्ताखण्डदेहाःस्फुटफणैमणिभिभीसुरैठत्तमाङ्गे- उपानिका कृतिसा र्जिन्हाकोटिद्वयेन क्षितिममृतरसास्वादलोभाल्लिहन्तः । संप्रत्याबद्धवेगा मलयगिरिसरिद्वारिपूरा इवैते वक्रैः प्रस्थानमागैर्विषधरपतयस्तोयराशि विश्वान्ति ॥ ३५ ॥ (नायकसुहिरय) वस्स जीमृतवाहन न स्वं केवलं जीवितदानमात्रः

स्यैव योग्यस्तदयमपरस्ते प्रसादः ।

हंसासेवितहेमपङ्कजरजःसंपर्कपङ्कोज्झितै-रुत्पन्नैर्मम मानसादुपनतैस्तायैर्भहापावनैः।

स्वेच्छानिर्मितरत्नकुम्भानिहितैरेषाभिष्यिच्य स्वयं त्वां विद्याधरचक्रवर्तिनमइं पीत्या करोमि क्षणात् ॥३६॥ अपि च ।

> अग्रेसरी भवतु काश्चनचक्ररतन भेष द्विपश्च धवलो दशनैश्रतुर्भिः । श्यामो हरिर्मल्लयवत्यपि चेत्यमृनि रत्नानि ते समवलोक्षय चक्रवर्तिन् ॥ ३७ ॥

१ मणिकिरणैर्भा ... । २ साहत । ३ मानसादपि परं ।

 $\mathcal{M}_{rot}$ 

अपि च । आलोक्यन्ताममी शारदशशाङ्कानिर्मलबालव्यजनहस्ता मणि-मरीचिरचितेन्द्रचापभक्तयो भक्तिनमितपूर्वकायाः प्रणमन्ति नमन्ति ३च मतङहतकादयो विद्याधरपतयः । तदुच्यतां किं ते भूयः प्रिय-मुपकरोमि ।

नायकः — अतःपरमि पियमस्ति । जिन्दिन्ति । जातोऽयं शङ्खचूडः पतगपितभयाद्वैनतेयो विनीत-स्तेन प्राम्भिता ये विषधरपतयो जीवितास्तेऽपि सर्वे । मत्प्राणाप्त्या च मुक्ता न गुक्तिरसवश्चक्रवार्तित्वमाप्तं साँक्षात् त्वं देवि दृष्टा प्रियमपरमतः किं पुनःप्रार्थ्यते यत् ॥३८॥ तथापीदमस्तु भरतवाक्यम् । दृष्टि हृष्टशिखण्डिताण्डवकुँते मुञ्चन्तु काले घनाः कुर्वन्तु प्रतिरूद्धसन्ततहरिच्छस्योत्तरीयां क्षितिम् । चिन्वानाः सुकृतानि वीतविपदा निर्मत्सरैर्मानसै-माँदन्तां संततं च बान्धवसुहृद्गोष्टीप्रमोदाः प्रजाः ॥ ३९॥ अपि च

शिवमस्तु सर्वजगतां पर्हितनिरता भवन्तु भूतगणाः । दोषाः श्रयान्तु नाशं सर्वत्र सुखी भवतु लोकः ॥४०॥

(इति निष्कान्ताः सर्वे ) इति पञ्चमोऽङ्गः।

इति नागानन्दं नाम नाटकं समाप्तम् ।

१ एते च मत्प्रचोदिताश्चरुलचूडामणिमरीचिरचितेन्द्रचापगङ्कयः । २ मुखान् । ३ त्वत्तस्त्वं । ४ कृतो, भृतो । ५ घनबद्धवान्धव...।

9००० १९६०००० १

## NOTES

--: O :----

## ActI

It is a convention of Sanskrit dramatists to begin their plays with a benedictory verse or verses called and which is defined as आशीर्वचनसंयुक्ता निस्यं यसमारप्रयुज्यते । देवद्विजनुपादिनां तस्मान्नान्दीति संज्ञिना ॥ A नान्दी is so called because the Gods rejoice at it ( नःदयतीर्त नान्दी नन्दन्ति देवताः अस्यां अनया वा ) and the dramatist may confidently expect to see his work coming to a successful end when the नान्दी is sung. The नान्दी in fact, is the concluding prayer of an elaborate religious ceremony called the quit which had to be gone through before the actual representation of the play commenced ( see the fifth अध्याय of the नाट्यजान for further details ). This is the only play where the नान्दी praises a non-Brahmanical deity. The deity praised here is 34, the founder of Buddhism. The other two plays of श्रीहर्ष viz. रतावळी and प्रियद्शिका praise शिव and नीरी in their opening verses. Our play must have been therefore written by king sq at a time when he was definitely inclined towards Buddhism. It is clear however from our play itself, that he nevertheless remained perfectly tolerant of Hinduism ( see Introduction ).

The सूत्रधार is to sing the नान्दी and then depart, his place being taken by an actor similar to the सूत्रधार, and called स्थापक ( प्रयुक्त विधिनेंत तु पूर्वरंग प्रयोगत: । स्थापक: प्रविश्वेत सूत्रधारगुणाकृति: ॥ नात्र्य V. 150 ). As a matter of fact therefore, it is the स्थापक and not the सूत्रधार that takes part in the प्रस्तावना of a play. It is well-known that each drama has a special नान्दी of its own from which it appears that the end of the पूर्वरंग was not fixed but was left to the choice of the poet. The newly discovered plays of Bhase open with the stage-direction नान्धने प्रशाद: and have no

लान्दों at all. In Bhasa's time, therefore, it seems that any नान्दों chosen by the सूत्रपार was to be sung, and that no special नान्दों was given to each play by the dramatist. Nothing is to precede the महन्तर, hence there is no stage-direction indicating that the नान्दों is to be sung by the सूत्रपार who is introduced to the audience after the two benedictory verses.

1:—'Having taken recourse to the pretext of meditation, whom are you thinking of? Having opened your eye look for a moment at us who are tormented with the arrows of the bodiless one (Love). Saviour as you are, you do not protect (us). You are a falsely kind person; where can there be another more merciless than you?'—May Buddha thus jealously addressed at the time of enlightenment by the nymphs of Mâra protect you!

Prose order: ध्यानव्याजं उपत्य कां चिन्तयित, चक्षः उन्मीस्य अनङ्गसरातुरं इमं जनं क्षणं पश्य, लाता अपि नो रक्षांत, मिथ्याकारुणिकः असि, जुतः त्वतः निर्धणतरः अन्यः पुमान्, इति बोधी भारवयुभिः लेखं अभिहितः जिनः वः पातु । ( शार्द्काविकीहितं ).

This verse describes the temptation of Gautama Buddha by the nymphs of Mara who is the Buddhistic Satan. Gautama was a prince of the S'akya clan but he left his wife and a newly-born son and went to the forest to practise penance He underwent his most memorable spiritual experiences at Bodh Gaya in Magadha where he secured the saving knowledge and was then called Buddha. It was when he was about to be 32 that Mara came to tempt him and sent his sixteen daughters to lure Gautama who however was able to defy all their attempts. ध्यानव्यानं under the pretext ( व्यान ) of meditation. ध्यान is one of the eight stages of योग and is defined as प्रत्यवैकतानता or continuous meditation. A man has his eyes closed at the time of ध्यान. क्षणं might be taken with उन्मीक्य also. बहा: might mean 'eyes' or 'one eye. 'मिथ्याकारुणिक you are said to be kind but that is all false as you do not take pity on us. The other reading स कोडन्य: पुमान् which would mean 'who is that other person who is more cruel than you? ' is less forcible than कुतोडन्य: as it implies to a certain extent that the speaker believes in the exisence of a person more cruel than Gautama. मारवयाभिः--मारस्वामिका-

भि: सुरयुवतिभिः by the servant-nymphs of मार or the wives of मार. The reading वारवक्षिः would mean ' by courtezans'. वीषी at the enlightenment (बोषिः). विद्युद्धसुद्धिसंतानो वोषिरित्यभिषीयते । or बोषि might be taken here to mean वोषित्र or the अवस्थ tree, seated under which Gautama secured the saving knowledge. जिनः one of the epithets of नुद्ध, the conqueror, जयतीति जिनः—Some explain it as जानातीति.

2:—May the lord of sages protect you-the lord who was beheld with wonder, as meditating and not moved at the time of securing enlightenment, by the God of love with his bow strung, by the warriors of Mara dancing in unison with the well-sounding drums beaten (by them), by the celestial nymphs displaying knitting of the eyebrow, tremor, yawning, smile and graceful movements, by the Siddhas with their heads bent down, and by Indra with his body possessed of horripilation!

Prose order: चापं आकृष्य कामेन, इतपडुपटहाविगाभि: गारवीरै:, भूमङ्गी-कम्पजूम्मास्मितल्लितवता दिव्यनारीजनेन, प्रह्वोत्तमाङ्गैः सिद्धै:, पुलक्षितवपुषा वास्त्रैन बोषे:अवाप्ती ध्यायन् अचलितः इति विस्मयात् दृष्टः मुनीन्द्रः वः पातु । ( सम्बरा ).

This verse refers to the effect produced on friend and foe by Gautama's successfully withstanding the temptation. कामेन-the poet purposely uses the word काम instead of भार as he wants to reconcile the mythology of Buddhism and Brahmanism. In fact the proverbially catholic Hindu religion does regard Buddha as the ninth avatar of Visnu निदास यज्ञविधरहद श्रतिजातं सदबहृद्य दर्शित-पद्मधातं केशव धृतनुद्धशरीर जय जगदीश हरे Git 1. Capid had strung his bow when he darted his arrows at Gautama, who, he thought, would be immediately vanquished, but when he found that Gautama was unmoved he was so surprised that he forgot to restore the bow to its original condition or Cupid was made to stand in that very position by the power of Buddha. विस्तयाद is to be taken with कामेन, भारवारै:, दिव्यनारीजनेन, सिद्धै: and नासवेन, हता: पटन: पटहा: ये तथोक्ता: आवत्यान्ति इति तै:. आवत्याभि: dancing about or वल्यनपरै: boasting, पटह a drum पटेन इन्यते. पटत शब्द जहाति or पाटयति शति. लाक्ति a graceful movement of the body. If the reading is ... बिन्दिशा the meaning is ' with their eyes wantonly playing as they

forwned ' etc. प्रह=सर्व bent down. सिन्ध are semi-divine beings supposed to be of great purity and possessed of miraculous powers. पुरुक्तिन=रोमान्नित, with the hair standing on end. The reading ध्यायन् यो योगपीठादचलित इति means ' who meditating was unmoved from his posture of yoga '. योगपीठ a posture described in the Yogas'astra suitable for profound and abstract meditation. नीचे-रवाप्ती न चलति would mean 'who was not moved, being filled with wisdom.' But नीचे: अनाम: is quite an awkward expression. नीच्द्र is one of the epithets of Buddha. सर्वज्ञ: सुगती जुन्दी अमेराजस्तथागत: समन्तमही अगवा-माराजिलोकाजिलनः ॥ पडिमक्ती दशक्लीऽद्ययादी विनायकः । मुनीच्द्र: अधिन: शास्ता मुनि: शाक्यमुनिस्तु य: ॥ Amara. If काम is identified with मार, then मारव्यूड would be the Apsarases Rambhâ. Urvas'i and others, and मारवीरड would be spring, the southern breeze etc.

The नान्दी should consist of twelve or eighteen परंड. पर again might mean 'an inflected word 'or 'line', so that there is a great latitude left to the poet in this respect. The रत्नावली has as many as four stanzas for the नान्दी, the प्रियद्शिका has only two. The नान्दी should also be काव्यार्थसूचक i.e. suggestive of the plot. Thus here the expression मुनीन्द्र may be said to suggest जीम्बदाइन who could not be shaken from his resolve of sacrificing himself in order to save the नाग. The expression दिक्यनारीजन suggests गौरी or the mother of राज्यहर, काम might suggest जीम्बदाइन's love for मलयवती and so forth.

सूत्रवार is the manager who holds as it were, the threads of the play in his hands ( सूत्रं वरतीति and नाट्यस्य यदनुष्टानं तस्सूत्रं स्थास्तवीज-कस्). The name appears to have been derived from that of an exhibitor of dolls and paper figures, exhibitions of which seem to have preceded dramatic representations. I. 2. 2—अलमिनिवस्तरंण enough of prolixity. The विस्तर refers not to the extent of the enough of the whole पूर्वरंग, hence we have such an expression in the उत्तररामचरित which has a very small लोक for its नान्दी. स्ट्रोसम् — A festival in honour of Indra, when a great स्वल was erected. Raghu IV. 3. speaks of पुरुष्ट्रतस्वन on which Mallinatha comments पुरुष्ट्रतस्वन: रन्द्रस्वन: । स किंद्र राजनिवृष्ट्यर्थ पुरुष्टो... चतुरलं अवा-

कारं राजहारे प्रतिष्ठितम् । आहु: शक्ष्वजं नाम पौरकोक्सखावहम् .' Plays were generally acted on festive occasions like the stidies or initial or some देवपाला when a large gathering could reasonably be expected. The passage beginning from अलमतिविस्तरेग to the end of the 3rd verse. occurs mutatis mutandis in रत्नावली and प्रियद्दिका also. We have वसंतोत्सव there instead of इन्द्रीत्सव. आकार्य ए. रे. for आहूब means the same thing 'having called.' 1. 2. 3-415... depending upon the ·lotus-like feet. 1. 2. 4-अपर्व...कृतं ornamented with the arrangement (रचना ) of an extraordinary plot. वस्त is the plot, the subject-matter of the play. विदाधर...वर्-based on the birth story of the विद्यापर. The जातक stories generally describe some events in connection with Buddha in his past births. So this would be a story referring to Buddha when he was born a विद्याधर. विद्याधरचऋवनीं would mean the sovereign king of the विद्याधरंड. I. 2. 5—नागानन्दं=नागानां आतन्दः यरिमन्—a play in which the serpents are shown to be delighted, the significance of which name will be clear from the events in the fifth Act. श्रोत्रपरया-by hearsay. I. 2. 6-प्रयोगत:-in representation on the stage. I. 2, 7—अनुब्रह-favour, obligation. यथावद adv.-in the proper manner or it might be translated 'exact' so as to have the force of an adj. to प्रयोग. नाः पितन्यम् -- should be enacted. L 2. 8—नेपध्यरचना—arrangement of the attiring room (क्रशिल्ब-इद्रम्बस्य स्थली नेपध्यमुच्यते ) नेपध्य also means the curtain as in I. 3. 2. and the dress which the actors put on. नेपच्य lit. that is agreeable to the eye ( ने to the eye, पथ्य agreeable ). आवाजिताने are won. 1.2. 9—सामाजिक—audience, one belonging to an assembly (समाज).

3:—Srîharsa is a clever (or gifted) poet; this assembly also is an appreciator of merits, the history of the Bodhisattva again is attractive to all (lit. in the world), we too are skilled in acting; even each of these things (circumstances) would singly lead to (lit. be the abode of) the attainment of the desired object in to-day's representation; how much more then would all this assemblage of merits combined through the accumulation of my good luck!

Prose order: श्रीहर्ष: निपुण: कवि:, एवा परिषद अपि गुणआहिणी, नेषि-मध्वचिरितं च लोके हारि, वयं च चाट्ये दक्षाः, इह एकैकं वस्तु अपि नाव्छितफलप्राप्तेः परं, मद्भाग्योपचयात समुदित: गुणानां अयं सर्वः गणः किं पुनः । ( शार्द्कविक्तीहितं ).

गुणमाहिणी appreciating merits; the नारवशास्त्र gives in detail the characteristics of appreciative प्रेक्षकs. (.. ये तुष्टी तुष्टिमायान्ति शोके शोकं ब्रजन्ति च । दैन्ये दनित्वमायान्ति गुणग्रहणतत्पराः ॥ व्यक्तरोषानुरागाश्च ते नाट्ये प्रेक्षका मता: 1) हारि—attractive, नोधिसन्व—a Buddhist saint, one who is on the way to the attainment of perfect knowledge and has only a certain number of births to undergo before attaining to the state of a supreme Buddha and complete Nirvâna. नोविसल lit. means one who has perfect knowledge ( नीचि ) for his essence ( सस्य ).' क्षेमराज in his बृहत्कथा says जीमूतवाहनस्यैतदात्मदानं किम ुत्रम्। बोधिसस्वः स हि पुरा दत्तवान् बहुशस्तनुम् ॥ Commenting on प्वविधिविकस्ति-रतिबोधिसस्वै:, Mill X. Jagaddhara says बोधिसस्वा जीमूतवाहनादयः. In our play also V. 19-3 गरुड says किंवहुना बोधिसस्व एवार्य मया व्यापादित:. hence we have preferred the reading बोधिसस्वचरितं to सिद्धराजचरितं. जीमृतवाहन again was the lord of the विद्याघर and not of the सिद्ध. मल्यवती was the daughter of the king of the सिद्ध. वयं refers to the स्त्रधार as well as to the other actors. इह=अस्मिन्प्रयोगे. There is the contrast between एकेकमीप and सवों गुणानां गण: I. 3. 1-संगीतकंmusic. गीतं वार्धं नर्तनं चंत्रयं संगीतमुख्यते । After the stage-direction ('परिक्रम्य etc. ) the Trivandrum edition reads the following verse द्विजपरिजनवन्युद्धिते मञ्जवनतटाकहांसि मृदुशीले । परपुरुषचन्द्रकमिलन्यार्थे कार्यादितः स्तावत ॥ · O lady, you who are beneficial to Brahmins, servants and relatives, the swan on the lake in the form of my house, and possessed of a tender nature, the day-lotus for the moon in the form of other men (beside the husband), come here for some purpose.' The कमिलनी or day-lotus opens its petals during the day and closes them during moon-light so that the meaning is that the lady shuns all strangers. This verse is not to be found in most of the editions and has no special propriety at all, hence it is not admitted in the text. 1. 3. 5— वि... र्धने impersonal construction. I 3. 10-तातः here=father-in-law, and आयां= mother-in-law. स्थावर...गतः he went to the forest on account of disgust produced by old age (स्वविरमाद), and having thought

that you have become fit to shoulder the burden of the family by this time. The reading अदूरजातनिवेद: means 'greatly disgust.ed' अदूर अवस्ते. I. 3. 12-सनिवेदम्=with dejection or disgust.

4:—Having abandoned hereditary possessions, in order to render service to the parents, I also go to the forest as does this Jimûtavâhana.

Prose order: कमागतं देश्ययं त्यक्तवा पिलो: शुक्रूवां विवातं अई वनं यामि यथा ववः जीमूतवाहन: । ( अनुष्ठुष् ).

Here ends what is called the प्रस्तावना or prologue (प्रस्ताव्यते स्टब्से प्रस्तुतमनया). It is thus defined:—नटी विद्यको वापि पारिपार्थक एव वा। सूत्रवारेण सहिताः संलापं यस जुनेते ॥ चित्रेवांन्यैः स्वकायोत्थैः प्रस्तुताश्चेपिभिर्मिधः। आमुसं तसु विवेधं नाम्ना प्रस्तावनापि सा॥ It is the business of the सूक्ष्मार in the प्रस्तावना to introduce the plot of the play to the audience in the course of conversation. Here we are introduced to जीमृतः वाहन the hero, whose condition is similar to that of the सूत्रवार. The प्रस्तावना also should give some information about the author of the play. It has five varieties (उद्यासकः क्योद्यातः प्रयोगातिशय-स्त्या। प्रवर्तकावनाळिते पञ्च प्रस्तावनाभिदः ॥ ). Our प्रस्तावना is of the प्रयोगातिशय स्त्या। प्रवर्तकावनाळिते पञ्च प्रस्तावनाभिदः ॥ ). Our प्रस्तावना is of the प्रयोगातिशयो मतः ). Some regard our प्रस्तावना as belonging to the अवगळित type.

## THE MAIN SCENE

जीयुनाइन, the hero, and the lord of the विद्याबाद leaves his kingdom in the hands of his ministers and follows his father जीयुनकेतु and his mother to the forest, in order to wait upon them who had taken to the forest life on account of old age. Some time after जीयुनकेतु wants to change his place of residence and asks his son to find out a suitable abode on the मस्य mountain. जीयुनबाइन with his जिद्दाक goes up to the मस्य mountain and is pleased with the scenery and determines to make their abode on it. There he hears some singing at a distance and following the sound comes across मस्यवती the सिंह princess and falls into love with her.

नायक:—the hero, जीय्तवाहन. Generally the proper name of the hero or a name peculiar to his position is given in plays. Probably the poet had recourse to this method so as not to confuse the names जीवृतवहन and जीवृतकेतु which both come to gether in the fifth Act and the abbreviation of both would be जीवृत. Bhâsa also has नायक for the hero in some of his plays.

5:—I know that youth is an abode of passion; it is also not my conviction that it is not perishable. Who indeed on earth does not know it as averse to consideration of what should and what should not be done? Youth under the control of the senses though deserving blame in this manner would be liked by me, if it is thus spent in devoutedly serving my parents.

Prose order: (इदं यौवनं ) रागस्य आस्पदं इति अवैभि, खंसि निष्ट इति में न प्रत्ययः, कृत्याकृत्यविचारणासु विमुखं (इति ) क्षितों कः वा न वेत्ति, इन्द्रियवद्यं इदं यौवनं पवं निन्धं आपि पितरी अनस्या शुश्रूषमाणस्य में यदि इत्थं एव याति, (तिर्दे ) प्रीलै मनेता। (शार्द्वविक्रीडितं ),

मास्परं, व्यक्ति and विमुखं are all predicates of धौवनं. व्यक्ति न इति न व्यक्ति स्थाने स्था

G:—Does one shine so well on a throne as when standing on the ground before the father? Is there the pleasure in (being served by) an assembly of kings which is found in one who shampoos the feet of the father? Is there the satisfaction in enjoying (ruling over) the three worlds which is found in partaking of what is left after enjoyment by the father? A kingdom is indeed a trouble to him who deserts his father; is there any merit in it?

Prose order: पितुः पुरः भुवि तिष्ठन् यथा भाति तथा सिहासने (भाति) किम्, तातस्य चरणो संवाहयतः हि यत सुखं (तत्र) राजके (अस्ति) किम्, गुराः भुक्तीज्ञिते भुक्ते या घृतिः असी भुवनत्रये भुक्ते (अस्ति) किम्, उज्ज्ञितगुरोः राज्यं खलु आयासः, तत्र कश्चित गुणः अस्ति (किम्)। ( ह्यार्ट्वविकीडितं).

राजनं—a collection of kings; here of course the feudatory princes are meant. In the second line तन corresponding to बन is wanting and in the third we have असी instead of सा, though the meaning is sufficiently clear. यृति—happiness, satisfaction. तस=तरिमन् राज्ये. I. 6. 1—आस्मातम्—to himself, so that the other actors on the stage are supposed not to hear it. अशाव्यं खन्न यहस्तु तदिह स्वगतं मतम्। आस्मातं and स्वगतं mean one and the same thing. प्रकाशं = सर्वश्राव्यं.

7:—The subjects (or ministers) have been directed to the right path; the good (virtuous) have been well placed; the kinsmen have been set on an equality with myself; protection has been secured in the kingdom; the Kalpa tree that gave more than what is wished for, has also been given to the needy. What more than this is to be done? Tell me what is in your mind.

Prose order: प्रकृतयः न्याच्ये वत्मैनि योजिताः, सन्तः सुखं स्थापिताः, तथा बन्धु जनः आत्मसमतां नीतः, राज्ये अपि रक्षा कृता, दत्तमनोरथाधिकफलः कल्पद्भुमः अपि अर्थिने दत्तः, अतः परं किं वा कर्तन्यम्, यत्ते चेतिसि स्थितं (तत्) कथय। (शाद्देल-विकीडितं).

न्यायं = न्यायादनपेतं-just, right. प्रकृतयः subjects or ministers; of देवे चन्द्रग्रमे इदमनुरक्ताः प्रकृतयः Mudrá. The reading सुसंस्थापिताः means the same thing 'well established. 'दत्तं मनोरथादिधकं फलं येन = दत्त.... फलः. The कल्पद्रम had been a hereditary gift to जीमृतवाहन who however parted with it in order that it might be useful to all his subjects (see the extract from the बृहत्कथामजरी elsewhere). Of, for the first two lines राज्यं निजित्दाशु योग्यसानिवे न्यस्तः समस्तो भरः। सम्यवपालनलालिताः प्रदामिताशेषोपसर्गाः प्रजाः॥ Rat. I. It is more than probable that हपं is referring to his own condition in this verse. I. 7. 3.—अत्यन्त...प्रतिपक्षः Your opponent the wretched मतङ्ग is a very daring fellow. साहसिक—rash, daring. हत or हतक in compounds means 'wretched.' Of. देवहतक. I. 7. 4—प्रधानामात्यसमाधिष्ठत entrusted to the care of the prime minister or chief ministers.

I. 7. 6—मतङ्गो...the noble जामूतवाइन does not abuse even his enemy by calling him मतङ्गहतक. I. 7. 8—यद्येवं...स्यात if that be the case (i. e. if मतङ्ग robbed me of my kingdom), what will happen? I. 7. 9—परिपाल्यते is protected. परिकल्प्यते would mean 'is meant for.' तातानुरोधाव—out of regard for my father. I. 7. 10—किम... चिन्तिन-what is the use of thinking about this contemptible thing ( अवस्त )? I. 7. 11—बहु...वर्तने this place has the sacred fuel, kus'a grass and flowers lying far on account of use for many days, and has the fruits, roots, bulbs and rice almost consumed. बहुदिव्स-परिभोगेन दूरीकृतानि समित्कुशकुसुमानि यस्मात् तत्. दूरीकृत because the near ones had been exhausted by everyday use. उपमुक्तानि फलमूल-कन्दर्नीवाराणि प्रायेण यस्य तत्. प्रायेण—mostly. I. 7. 13—मलय is a range of mountains along the Malabar coast. It is said to abound in sandal trees and the Sanskrit poets often refer to the breeze from the mountain as an excitant of love. I. 7. 19—एव...मल्यमास्तः here is this breeze from Malaya causing horripilation on my friend's body, the breeze which has a strong fragrance sticking to it on account of its contact (परिमिलन ) with the very heart of forests of juicy and dense sandal trees, which wafts along with it a collection of cool sprays scattered about (उच्छल्ति) by the stream shattered by being dashed against the rugged bank, removing the fatigue of the journey, like the embrace of a beloved eager for the first union. सरसानि धनानि चन्दनवनानि तेषां उत्सङ्गस्य परिमिलनेन लग्नः बहलः परिमलः यस्य, विषमतटोपहतः अत एव जर्जीरितः यः निव्नरः तस्मातः उच्छल्तिः यः शिश्चिरः शीकराणां आसारः तं वहतीति. प्रथमः सङ्गमः तरिमन् उत्काण्डितायाः प्रियायाः कण्डमहः. उसङ्ग lit. means the lap, here the very heart ' of the forests or 'top', The expression प्रथमनक्षम etc. suggests to the audience जीम्तवाहन's love towards मल्यवती. Mr. Paranjpye thinks that प्रथमसङ्ग means the first reunion of lovers after a long separation. But the poet more probably means by प्रथमसङ्गम the first union after marriage as he seems to have used the expression on purpose to suggest जीमृतवाहन's entrance into the realm of love. I. 7.25—रामणीयक = रमणीयस्य भाव:. loveliness.

8:—This Malaya mountain, where there are sandal trees that are exuding juice as they are broken by the rubbing of the

broad temples of intoxicated elephants, which possesses valleys and caves resounding, being lashed upon by the waves of the ocean, which has its slabs of pearls tinged with the lac-dye of the feet of Siddha damsels as they pass along, deserves to be resorted to and makes my mind eager in an indescribable manner.

Prose order: मासस्तु अरगण्डमित्तिकारणै: मञ्चलवचन्दनः, जलिषे: वीचिभिः आस्फालितः (अतः) क्रन्दस्वन्दरगह्नरः सिद्धाङ्गनानां गतैः पादालक्तकरकत्तेमौक्तिकाशिलः अयं सम्यः मलयाचलः मे चेतः किमापि उत्सुकं करोति । (शादृलकिकोडित ).

माद्यतां कञ्जराणां गण्डाः एव भित्तयः तासां कपणैः, भंद्राः अतः एव स्वयन्तः वन्त्रनाः यत्र सः। Here we have to take क्रमणैः in one compound with ear: in the other compound. Such constructions though irregular are warranted by the best usage. दिगान means a quarter-elephant: every quarter is said to have one elephant to guard it. There is no special propriety of दिगम here. कन्दन्त: कन्दराश गहराश यस्य. पाटालक्तकेन रक्ता: मोक्तिकशिला: यस्य. The reading मोल्किशिला: for मौदितकशिला: would mean ' the slabs on the summit' from मौलि= head or मीडि adj. meaning 'topmost. 'मीडिक might also mean · lying at the bottom ' from मुख=root, bottom, गते:--गतं p. p. The reading सेन्योड्यं is better than इष्टोड्यं as it is used as a noun. more emphatic and shows that जीमृतवाहन has at once determined to make it a resort and it only remains for him to find a suitable spot as is clear from the next line. किमपि might also mean 'for some unknown reason. 'सिद्धाझनानां suggests मलयवती also. In the story in the Brihat. मलयनती is said to have been the wife of the नायक in his past birth, so the reason why जीम्लबाहन's mind is eager is clear, for मनो हि जन्मान्तरसंगतिश्चम् । I. S. 2-नाटयतः gesticulate. I. 8. 3-दक्षिणाश्चिरपंदनं—the throbbing of the right eye or arm is regarded as a good omen in the case of men, while the throbbing of the left eye or arm is a good omen in the case of women.

9:—The right eye throbs; I have no desire for fruit anywhere. But the saying of the sage cannot be false, what indeed will this lead to (lit. tell)?

Prose order: दक्षिणं चक्षुः स्पन्दते, मे कवित फलाकाङ्क्षा न, मुनिवनः न च मिथ्या, इदं किं नु कथियिष्यति। ( पथ्यानकां ). मुनिवच:—the sage here is the शकुनशासकार who has laid down the rule that the throbbing of the right eye indicates approaching success. कि त्विर म् ... but what will this lead to? Cf. for a similar idea शान्तमिदमाश्रमपदं एफुरित च वाहु: कुन: फलमिहारच S'âk. I. 1. 9. 2—आसतं near, approaching. I. 9. 7—एतत्...लक्ष्यते this surely looks like a penance-grove, which is decorated with particularly (सिवशेष) dense and verdant trees, which has issuing form it thick smoke laden with the fragrant odour of the oblations, and which has hosts of beasts sitting fearlessly at ease. सिवशेष मने: स्विशेष पार्ये: विशोभित; सुरिभ: इविगेन्थ: गर्भित: (गर्भे जात:) अस्य ताहश: उदाम: भूमस्य निगेम: यस्मात, अनुद्विशा: अत: एव सुखिनषण्णा: श्वापदगणा: यस्मिन, Cf. एते चार्वाग्रपवनभुवि छिन्नदभाँड्कुरायां। नष्टाशङ्का हरिणाशिश्रवो मन्दमन्दं चरन्ति॥ S'âk. I. I. 6. 10—सम्यगुपलक्षितम्—well observed.

10—For clothing, not very large stripes of barks of trees are cut as if out of pity; the water of the stream, clear as the sky, contains old and slightly visible broken pots; here and there are to be seen girdles of *Munja* grass rent and then thrown away by the boys; and by constant hearing here is a verse from the Sâmaveda repeated by a parrot.

Prose order: वासोऽर्थ तरुणां नातिपृथवः लचः दययैव कृताः, भश्नालक्ष्यजर्-त्वमण्डलु नभः त्वच्छं नैक्षेरं पयः, कचित् च बद्धभिः त्रुटितोज्झिताः मौक्ज्यः मैखलाः दृश्यन्ते; नित्याकर्णनया शुकेन साम्नां इदं पदं पठथेत च। ( शार्दूलविक्रीडितं ).

The sages took as much of the bark as was absolutely necessary for their clothing. They did so as if out of compassion for the trees. The reading द्ययेष would be appropriate in the mouth of a sage living in the forest, but is not suited to the context as the नायक is only offering a guess. Cf. नादचे प्रियमण्डनाप मनतां खेहेन या पछनम् S'āk. IV. ते...अमरबभूदस्तै: सदयाद्यनपङ्गनाः Kumār. II. 41. मन्नाः आरुक्षाः जरत्कमण्डलनः यनः the reading मम्रानेकचर्तकमण्डलस्तः would mean 'where are pieces of many worn out broken pots.' नमःस्वच्छं clear like the sky free from clouds. पूर्व मुटिताः पश्चात् उज्झिताः = मुटितीज्झितः. मोक्ज्य=made of Munja grass. A Brahmin boy whose thread-ceremony is performed is to have round his waist a girdle of Munja grass.

The girdle and the sacred thread when broken must be thrown in water. मेखलामाजिनं दण्डमुपर्वातं कमण्डलुम् । अप्सु प्रास्य विनष्टानि गृबीता-ल्यान मन्त्रवर्ते ॥ Manu II. 64. सामवेद the third of the four Vedas. the hymns in which are to be sung. For the idea in the fourth line Cf. अनवरतश्रवणगृहीत्वपटकार्वाचालश्ककलम् ...आश्रमम् Kâdam. I. 10. 1—अहो...तपावनस्य Oh the serene charm of the penance-grove where details of Vedic passages of doubtful meaning are being discussed by sages with delight, where fresh (or wet आई) Samidhs are being cut by pupils reciting (the Vedas) and where the basins of young tress are being filled by the girls of hormits. सुदित: सुनिजनै: प्रकपंग विचार्यमाणः सांदिग्धानां वेदवाक्यानां विस्तर: यत्र, पठिद्भः बहुजनैः छिचमानाः आर्द्रसामिधः यत्र, तापसकुमारिकाभिः पूर्यमाणाः आल्बाला: यत्र. The idea of girls watering the trees seems to have been suggested by S'ak. I. In fact the whole description of the hermitage is modelled on the description in Sak. I. though it is more exhaustive than that of Kalidasa.

11:—How the very trees have been taught to worship the guests! They, as if uttering sweet welcome with the humming of bees, make a bow to me as it were with their heads (branches) bent down with fruit, and scattering a shower of flowers, offer me as it were the arghya!

Prose order: अभी भृङ्ग्शान्दै: मधुरं स्वागतं इव वदन्तः फलनभेः शिरोभिः नर्ति इव कुर्वते, पृष्पवृष्टिं किरन्तः मम अर्ध्यं इव ददते, कथं शाखिनः अपि अतिथिसपर्या शिक्षिताः। ( मालिनी ).

When a guest comes to our house, we welcome him with sweet words, then we salute him and then we offer him the अध्ये. The trees are described here in a beautiful manner as following the well-known custom of receiving guests. बदन्ति would be a better reading for बदन्त: so that each line would be complete in itself. अध्य-अध: पूजाविध:, तदथं द्रव्यं. a respectful offering consisting of rice, Dûrvû grass etc. आप: क्षीरं कुशामं च दाध सिष: सतण्डुलम्। यव: सिद्धार्थक-व्यं अष्टांगाऽवं: प्रकीतित: ॥ सपयां—worship. For a similar idea Cf. ददत् तरव: पुष्पेरव्यं फलेश्च मधुश्चत: ... कलमविरलमस्युत्कण्ठं कणन्तु शकुन्तय: । Uttar. III. 1. 11. 4—कि ... लक्ष्यन्ते what indeed do these deer appear to be

hearing with necks slightly turned, with mouthfuls of Darbha grass half-chewed dropping down from their motionless mouths, with one of their ears raised up and with eyes shut. इंग्यू बलिया: कन्यरा: थे:, विश्लेख्य: मुखेश्य: निरमरन्तः दरदिल्या: (दर=little) दर्भकवला: येथां, ममुत्रमित: दत्तः एकः कर्गः थे:. The description is quite life-like. Of. with this the description in Kûdam. when Chandrapida heard Mahas'veta singing from a distance उन्मुक्तवलेन निश्लक्षत्रणपुरेन तन्मुस्तीभृतेनेन्द्रायुथेन प्रथममाक्षितं गीतदान्द्रम् etc.

12:—These antelopes with their bodies turned, and controlling (stopping) the noise of chewing the mouthful of grass got between the teeth, listen to the song the words in which are distinct and melodious, which on account of its attainment of proper places, possesses the arrangement of bass and treble notes, in which the gamakas are properly exhibited and which is mingled with the notes of the string of the resounding lute as with the hum of bees.

Prose order: पते व्याजिह्माङ्गाः कुरङ्गाः दन्तान्तरालस्थिततृणकवलक्छेदशब्दं नियम्य स्थानप्राप्त्या प्रकटितगमकां मन्द्रतारन्यवस्थां दथानं निन्होदिन्याः विपक्रयाः तन्त्रीस्वनेन अल्हितेन इव मिलितं स्फुटलिलतपदं गीतं आकर्णयन्ति । ( स्वय्थरा ).

मन्द्र (bass), मन्यम (tenor) and तार (treble) arise from the heart, throat, and head or palate which are said to be their स्थानंड. (मन्द्रो वक्षिस मध्यमोऽप्यथ गले तार: पुनर्मस्तके ।). It is clear that a note, if it is to be sounded properly, must arise from its स्थानं, and then only the proper arrangement (व्यवस्था) of मन्द्र, तार etc. would be possible. प्रकटितगमकां goes with व्यवस्थां. (स्वरोत्थानप्रकारस्तु गमकः परिकीतितः ।स कम्पितादि भेदेन स्मृतः सप्तिक्षी वृषेः॥) The reading प्रकटितगमकं would be an adv. going with द्यानं. प्रकटितममतामन्द्रतार-व्यवस्थां=where the arrangement of मन्द्र and तार was harmoniously (समतथा) exhibited. Some read ... व्यवस्था instead of व्यवस्थां and take the whole expression with नि-इंदिन्याः. The Calcutta edition reads स्थानप्राप्तावयानं which is construed as an adverbial clause going with आकर्णयन्ति meaning 'in a manner in which attention was given at the proper place (by the deer).' नि-इंदिनी—resounding. विपञ्ची lute. तन्त्री string. The song was mingled with the notes of

the string i. e, it was uttered along with the sound of the lute. There was both singing and playing on the lute. The notes of the lute heard from a distance resembled the humming sound of the bees. दन्तानां अन्तरालेषु स्थितानां तृणकवलानां च्छेदशब्दम्. Some of the grass had already dropped down from the mouths of the deer (I. 11. 5), but some portion remained between the teeth which could not be so easily dropped down or even chewed for fear of producing noise which would not enable the deer to hear the music distinctly; so they stopped chewing altogether or they were so engrossed in listening to the music that they forgot to ohew the grass at all. व्याजिहम crooked, bent, turned up. सुटानि लिखतानि ( charming ) पदानि यस्य तत्. I. I2. 3—यथैताः ... गायते—since the strings struck by tender tingers, do not resound very distinctly, and the song mainly consists of Kúkali notes. आस्टा is a sweet indistinct note peculiar to women. It also means a musical instrument with a low tone generally used by thieves to find out whether a man is asleep or not. I. 12. 6—उपत्रीणयति sings in unison with the lute. The word occurs in Kadam गीत्या देवं विरूपाक्ष डपबीणयन्तीम्. जीमृतवाहन's meeting with मल्यवती is closely modelled upon चन्द्रापीड's meeting with महांश्रता. I. 12.9-नन्या: ... this clearly would not have been written by a thorough Buddhist. I. 12. 10-द्रष्टमनहीं स्त्रीजनः of. अनिवंशिनीयं परकल्यम् S'ilk. V. तद्नेन ... concealed (अन्तरितों ) by this grove of Tamála trees we shall await the time for beholding the deity. I. 12. 13-संस्कृतमाश्रित्य Female characters in Sanskrit dramas excepting some dignified and literate ladies, are to speak the Prakrit language as they are considered to be first characters. They are allowed however to have recourse to Sanskrit at times.

13:—Oh Gauri having a white lustre like the pollen in the filaments of a full-blown lotus, oh Goddess, may my desire be fruitful through Your grace!

Prose order: उरफुङ्कमलकेसरपरागगौरयुते भगवति गौरि युष्मत्प्रसादेन मम हि अभिवाद्यितं प्रसिध्यतः (आर्था).

उत्फुद्धस्य कॅमेंलस्य केंसरेपु यः परागः तहत् गौरा शुतिः यस्याः, this is dearly an irrelevant epithet as it in no way helps her to

secure her desired object and also fe serves no purpose. K. P. VII quotes this verse as an instance of अपुष्टार्थविद्यापण and निर-र्थकपद, गौरि is singular in the first line, while in the second we have the plural युष्पत्.

14:-Clearness has been attained here even by this tenfold arrangement of playing on lute, this three-fold timing divided into quick, intermediate and slow has been quite distinct. and the three pauses, such as Gopuchhha have been attended to in order and the three modes of playing on the instrument, Tattva, Ogha and Anugata have been well exhibited.

Prose order: अत्र दशविषेन अमृना व्यक्षन्थात्ना अपि व्यक्ति: लब्धा. अयं इतमध्यलम्बितपारिच्छितः त्रिया लयः विस्पष्टः, गोप्च्छाप्रमुखाः तिल्लः आपि यतयः क्रमेण संपादिताः, त्रयः तस्त्रीघानुगताः वाद्यविधयः च सम्यक् दश्चिताः।( शार्ट्छ-विकीडितं ).

भातः is वाद्यवादनविधिः, ' विस्तारः करणश्चेव आविद्धो, व्यक्षनस्तथा । चत्वारो धातवो ज्ञेया वादित्रकरणात्रिताः ॥ व्यक्षनधातः is वीणावादनप्रकारः, ' इति दश्विधः प्रयोज्यो वांणायां व्यक्षनो धात: 1 ' and the tenfold division is ' व्यक्षनधाती-र्श्वेयं कलतलनिष्कोटितं तथोत्कृष्टम् । रेफोऽवमृष्टपुष्पावनुस्वनो विन्दुर्थर्थ '॥ अत्र in the singing and playing on lute. ल्य is the time kept in music by the hand or the instrument. It is of three kinds द्वत quick, मध्यmiddle, लम्बित or विलम्बित slow, ' तालान्तरालवतीं यः स कालो स्वय उच्यते । त्रिविध: स च विशेषो द्वतो मध्यो विलम्बित: i' याति: is the pause ' लयप्रवृत्ति-नियमो यतिरित्यभिधीयते । समा स्रोतोगमा चान्या गोपुच्छा त्रिविधेति सा॥ तस्वीधानु-गता: are the three वाचविधिंड. तस्त्रं भवेदनुगतमोषश्चीते निरूपितम् । गीतानुगं त्रि-प्रकारं वाद्यं तरुक्ष्म संध्यते । ' ' त्रिविधं गीते कार्यं वादित्रं वैणमेव वाद्यजैः । तस्वं तथा-प्यतगतमोधो वा नैककरणं तु ॥ ' The reading त्वातोद्यानुगताः would mean ' accompanied by the आतीय or the lute. 'It is not a good reading, It is more likely that the poet refers here to three technical terms, as in this verse as well as in I. 12. the poet wishes to parade his knowledge of the science of music. This verse occurs in Priya also (III. 10.) I. 14. 3-अग्रहस्त-अग्रश्वासी हस्तश्च or हस्तस्य अग्र lit. means the 'fore-arm,' here evidently used to mean a 'finger'. मृत्दारिका a young princess, a term of address in dramas. I. 14. 5-ger a term of address used by ladies with reference to maids

or female friends. equal to our Marathi अग or गडे. ' हले हल्ड हला. मा के के विचा के विचा के विचा के विचा के कि का कि क्यका ... दशंगति who does not favour you even now though you are worshipping her with vows and fasts difficult for maidens. Chrrect the text as आराय बन्या भवापि. The use of the word बन्यका in करपकाशन ... prompts विद्वक's next speech. I. 14. 15-कन्यका ... मनन्ति maidens may be looked at without sin; cf. निदाप:र्शना कन्यका बहित्रयम् Priya. II. The निरुक्त derives कन्या in the following ways कमनीया भवति क्षेत्रं नेतव्यति वा, कमनेनानीयत हति वा। कमनेनां स्यात्काान्तकमंगः Ni. IV. 15. I. 14. 16 - बाल ... साध्यताच through fear (साध्यस ) and bashfolness natural to a young maiden. उत्ताजि network of creepers. 1. 14. 24-बीगाविज्ञानानुहर्षेग रूपेग by her form worthy of her skill in playing on the lute. I. 14. 26—नागकरवका a maiden belonging to the Naga race. The नागड are semi-divine beings supposed to inhabit पाताल. They have human forms with the serpent's tail. The नाम females are noted for their beauty. अर्जुन is stated to have married a नाग maiden in the महाभारत. विद्याधरड like the सिंदड are semi-divine beings. उत, आहोस्वित = or.

15:—If she be a celestial damsel, the thousand eyes of Indra have had their reward; if she be a maiden belonging to the Någa race, the nether regions are not without the moon while the face of this lady is there, if she be a Vidyådharî, our race is victorious over all other races, if she be born of the family of the Siddhas, then the Siddhas are celebrated in all the three worlds.

Prose order: यदि इयं स्वर्गको तत् हरे: चश्चःसहस्रं कृताथंमभवत्, नागी वेत मस्याः मुखे सित रसातलं शशमुता शृत्यं न, विद्यापरी चेत् नः जातिः सकलान्य-जातिजयिनी, यदि सिद्धान्वयजा स्यात ततः सिद्धाः त्रिमुवनं प्रसिद्धाः । ( शार्दृष्ट-विक्रीडिते ).

Indra has a thousand eyes as an effect of the curse of गीतम for his adultery with अदिख्या. So far Indra had no occasion to make use of all his eyes, but her beauty is so great that Indra would be required to use all his thousand eyes to behold it. An eye is इतार्थ when it beholds excellent objects. The nether regious are full of darkness, but if she is a नागी, the regious have

got the moon in the form of her beautiful face. The verse shows that जीमूतवाइन has fallen in love with the नायिका at first sight. I. 15. 4—ा ध्या luckily. गोचरे मन्त्रथस्य under the influence or power of love. अथवा ... बाक्षणस्य or rather he has fallen under my power only i. e. henceforward he would allow himself to be guided by me. The Calcutta ed tion remarks मध्यीन एव सविष्याते मत्त्रयासेनैवास्य मनोरथोक्षेत्रभागितगारीते as विद्यक is always a great helper of the hero in his love affairs. If the stage direction is आत्मानं निविद्य भोजनमिन नीय the meaning is that विद्यक has the नायक in his power in the sense that he will have a grand feast at the celebration of the marriage. But this seems to be somewhat forced. I. 15 9-वीगा-माञ्चित्रानि snatches the lute. I. 15. 11-मा गैरिमाविश्वप do not insult the Go idess Gauri. I. 15.21—िनशा गाति ।य superb skill. असापारण uncommon, extraordinary. I. 15, 22—चनवर्ती a sovereign king, ruling over a चक्र or extensive territory or a circle of feudatory princes. 1. 17. gives in detail the physical appearance of a चक्रवतीं. पाणिप्रहणं ... will marry. I. 15. 27-at: a pun of the word, it means a 'boon' or a 'hu band. ' I. 15. 34-वर एवंप here is the boon (husband) promised by the Godders. 1. 15 36-अपनार्य a-ide. रहस्यं तु यदन्यस्य पराहत्य प्कार ते । त्रिपताकाकरेणान्यमपश्चायांन्तरा कथाम् ॥ I. 15. 39-अन्योत्स-सदृश्याकृत्या with his noble form suited to each other. अनन्यसदृशी the other reading means 'unrivalled'.

16:—Oh you whose broad eyes are restless, and whose full and thick breasts are trembling owing to (fast) breathing, this body (of yours) has been sufficiently wearied with penance, oh you who cause restlessness (to yourself), why do you further suffer pain?

Prose order: तरलायतलोचने श्वसितकाम्पितपानधनन्तनि इयं तनुः तपसैव अर्ह अमं गता, संभ्रमकारिणि किं पुनः खिद्यसे। ( हुतविलंबितं ).

जीमृतवाहन means to say that her body has had already enough of pain owing to ियम, उपवास etc., why should she further trouble herself at his sight? तरले आयते लोचने यस्या:, शस्ति p. p. used as a noun. I. 16. 10—विश्रय reflecting. विद्युष्क thinks of a plan-to detain मलयवनी for some time. भाचार the course of conduct, custom, येस...that a guest who has come is not preeted even

with words. Before (विमृद्य ) some editions read भी मित्र अहं पूर्व-पठितानेपाबकेत सांप्रतिनेतां सुदूर्त भारगामि I shall now detain her for a while through the power of the learning acquired before. This is said by विदास humorously. The Calcutta edition reads मम पठितानियानि मुर्त पारवामि I shall detain her for a while like the learning acquired before. विद्यक is always described as a clever. but at the same time a stupid fellow who forgets things very soon. So just as his mem ry holds the learning for a while only he would detain मलयवती for some time only. The Nirukta 1V. 4. derives शतिथि: as अभ्यतितो गृहान भवति । अभ्येति तिथिषु पर्कुला-नीति वा. परग्रागीति वा. It is also explained as न विवते दितीया तिथि: बस्य a guest should stay at a place only for one day. 1. 16. 17-अन्रस्यते is interested, delighted. I. 16. 20—महानमात्र a noble person. शतिपत्तिमहा not knowing h w to act, or confused as regards the respect (प्रतिपाति ) to be shown. We have already remarked of the similarity of this scene to that in S'ât. 1. 1-16. 29—परिहासशिके oh you who love je-ts, अविशीना immodest, I. 16. 32-कुळपति:=मुनीनां दशसाहसं योडन्नदा दियोषणात् । अध्यापयति विष-र्षिरसी करुपति: स्मृत: ॥ I. 16. 33-भाविष्यत् future. I. 16. 35-वर्ेतो: for a husband. प्रतीक्षमाणा expecting, waiting for, मध्यदिनस्वन्वेला...the time for the mid-day of lation will elapse. I. 16. 37 - अये...पद-पङ्कि: Ah, whose indeed can be this foot-print showing the marks possessed by a sover-ign king in this disty place? A चक्रनती has signs of disc (चक्र) on his feet and hands, 'अतिरक्तः करी यस्य मधिताङ्गुलिको मृदुः। चापाङकुशाङ्कितः संडिप चक्रवती भवेदधुवस् .' स्वा-र्मध्ये यस्य रोम भालक्षेत्र सुनिस्ट्रतः। को च चरण चित्रं चक्र दि स हि र उपन क॥ Cf. also the description in Buddha I. चक्र द्वराणि स तथा महापजाला-वनद्राङ्ग्रोलपाणिप दम । सार्भानुवं वारणवस्तिकांशं सावस्ययं राजनुतं दवर्श ॥ The Lalita V. 7. also contains the expressions used in the next verse उर्णापशीप:, ऊर्णा भूनोर्मध्ये, पादत्रुयोः चक्रे etc. The reading प्रवा-शचकाचढा = wherein the marks of discs are visibile.

17: —There shines distinctly on his head the mark of hair, and a line of small hair between the eye-brows, the eye resembles a red lotus; his chest rivals with (that of) the lin, and as this pair of hands bears the marks of the disc, I guess

that this person, whoever he might be, cannot rest without obtaining the dignity of the sovereign of the Vidyadharas.

Prose order: सूर्यात एपः रफ्तरः उदगीपः विभाति. भ्रुवोः अन्तः इयं कर्मा (विभाति), तामरसानुकारि चश्चः, वश्चःस्थलं हरिणा स्पर्धते, यथा च इदं करद्वयं चक्राङ्कं तथा अयं कः आपि विधाधरचक्रवातिपदवीं भवाष्य को विश्रान्यति ( इति ) मन्ये। ( शार्द् विक्रीडिनं ).

डलापि: does not mean here a 'turban, ' but 'a characteristic mark of hair on the head of a Buddha which indicates his future sanctity' ( उष्णीवनन्यस्थाने ललाटोपरि पट्टनन्थरेखा ). ऊर्गा a circle of hair between the eye-brows. The chest vies not with the lion, but with the chest of the lion, hence हरिणा स्पर्धने is not strictly regular. क्यां he has already referred to the पदपाङ्क as possessing the mark of the disc and so it would be superfluous to mention it again; on the other hand as he was at some distance from जीमृतगहन, he could not have seen the marks of the disc on his hands, hence प्रस् would be a better reading. Correct तथा करहवं as यथा करहवं. The first three lines enable him to draw the inference in the fourth line. नी not. विशास्त्रात rests. This verse with a slight change cours in our play again ( V. 32. ). I. 17. 1 - कुनं संदेश away wi h doubt. I. 17. 3—चिरात... भटभेत the creator would indeed be acting rightly after all, if he were to unite this pair worthy of each other. युक्तकारी wise; Cf. समानधंस्तुल्यगुणं वधूवरं चिरस्य वाच्यं न गतः प्रजापि: S'ak. I. 17. 6—सःस्याभ्यागनी गुरुः ' the guest is the lord of all.' गुरुरांबाई-वातीनां वर्णानां बादाणो गुरुः । पनिरेको गुरुः स्त्रीणां सर्वस्थाभ्यानतो गुरुः ॥ 1.17. 9—The expression अहरूपमतृंगानिनी occurs in S'ak. IV.

18:—On the one hand is the command of the preceptor, on the other the happiness of seeing the lover. My heart not knowing whether to go or to remain, yet swings to and fro.

Prose order: एकतः गुरुवचनं अन्यतः दयितदर्शनः सुखानि, मे गमनागमन विमूदं इदा अदापि दोलायते । ( आर्था ).

The reading द यतदर्शन सुखानि is better than... सुखं इति as the plural सुखानि is in a better contrast with the singular वचनं. गमना-गमनविम्दं is more emphatic than... नाधिक्दं as it implies that she does not know at all whether she should go or stop, while the latter implies that she cannot decide between going and stopping. Cf. for a similar idea इत्तरतपार्यकार्यम् । इतो गुरुजनामा । द्वमप्यन्तिकमणीयम् । किमन प्रतिविवेयम् । S'âk. II. The Trivandrum edition drops this verse altogether. We however think that it is necessary as we believe that the poet consciously imitates Kâlidâsa where it is possible for him to do so.

19:—By her whose gait is slow on account of the weight of the expanse of hips, is laid a step in my heart though walking in another direction.

Prose order: जवनामीगमरमन्यरया अन्यतः अपि व्रजन्त्या अनया मे हःये प्रं निहितम्। (अनुष्टुप्).

ज्ञवनस्य आभीगः तस्य भगः तेन मन्धरं (slow) यानं यस्याः तया. Mark the alliteration and अनुपास in the first line. The second line contains the figure विशेषासास ' apparent contradiction '. If the lady is moving সন্মন, how can she lay a step in the heart ? The contradiction is removed by taking at metaphorically i, e. she has left an impression of love on my heart. ' जीसूनवाइन is now firmly caught in the meshes of love. I. 19. 5--नध्या ... धनायते the fire in my stomach rages, its force doubled as it were by the heat of the rays of the mid-day sun. i. e. I am extremely hungry. The विद्यक reters to his hunger and भोजन in season and out of season; cf. सवत्रोदारिकस्याभ्यवहायंनेविषय: Vikram; also Rat. धाधमायते an onomatopoetic expression expressing a sound made by blowing with a bellows; cf. विषागिगतकादु रेन म उदराभ्यन्तरं दहाते M. II. 1. 19. 7—कन्दमूलफलेरिंप even by roots etc i. e. if not by sweet dishes. I. 19. 10—सहस्रकी धाते: the thousand rayed one i. e. the sun. The expression occurs in Priya. I.

20:—Bearing checks (temples) whitish with the juice of the sandal rubbed the very moment on account of heat, with (his) face fanued by the continuous breezes due to the flapping of his ears, with (his) chest particularly wet with the showers of water thrown by his trunk, this lord of elephants now possesses the state unbearable like the state of the fading S'allaka tree.

Prose order: नापात् तन्क्षण्यष्टचन्द्र-रसापाण्ड् कपोनी वहन् , संसक्तैः निज-कर्णतालपद्रनेः संवीज्यणनाननः, हरनोजित्रनैः शीक्षरैः विजेषान्वितहःयः एषः गजानां पतिः संप्रति ग्लायच्छाउकदुःसदां दशां दव धते । ( हार्यूलविक्रीदितं )

The elephant rubbed his checks against the sandal to alleviate the heat the moment ( तन्द्रा ) he began to feel it. आपाण्ड्र slightly white. संसक्ते: स्वतंत्रां: कार्याच्छ the flapping of the ear or we may take कर्गा एव तालों where ताल would mean the ताल tree. ' इस्त is the trunk. ज्यायत —fading. The other reading पादायञ्जदु: महां is decidedly better unbearable owing to intense ( पाद ) longing ( आयञ्ज )' as जीम् न्यायत who is himself longing for his beloved, is more likely to compare the state of the elephant to the state of a lover rather than to the state of t e राङ्ग.

## Act 11.

A few days have passed and from the Praves'aka we learn that the heroine has been seriously suffering from the love fever.

II. 0. 7—वियात tarries long, denom, from चिर. लघु quickly. मित्राब्द्य had untertaken the task of finding out a husband for hi-sister. He wanted to offer her to जीम्नवाहन. Now मल्यवनी did not know that her lover was ज मात्राहन nor did the h ro know that his love was मलगाती. She is anxious to know whether मित्रा स has settled her marriage without her say in the matter. II. 0. 13-परिहल etc. the idea occurs in M. I. II. 0. 20 — ऋसु ग ... यशिर my body is exhausted by the fatigue in gathering flowers. She of course could not reveal the true reason. आवान the heat of the sun in wint-r. II. 0 21-वालकृत्ली ... covered over with young plantain leaves. चन्द्रमानि the moon-stone which oozes when the moon shines. II. 0. 31-नेहदाग्तस्याः सन्तापः the clever maid however gue-ses the true reason of the torment of मलप्रती. II. 0. 32-अधिकतर: the चन्द्रनलतागृह would on the contrary be an excitant of love. is the प्रवेशक. प्रवेशक and विष्करमक or विष्करम are interludes introduced at the beginning of an Act in order to give information to the audience on matters that cannot for various reasons be dir ctly represented on the stage in or ler that the audience might be able to understand the plot properly. These interludes refer to

matters that have happened during the interval between two Acts and they also indicate what is to happen in future. The विकास is called शुद्ध if only ordinary ( मध्य ) characters take part in it. It is called संकीण if both मध्य and नीच (low) characters take part in it. In प्रकेशक only नीच characters take part. A प्रवेशक can never come at the beginning of the first Act, while a विकास त्या के ति का भागा विकास का वि

## THE MAIN SCENE.

मञ्ज्यनी who has been pining on account of love, goes with her maid चतुरिका to the चनः नल-ागृह to divert her mind. While they are there, जीमन्बाहन who also has now fallen desperately in love with मलप्र-T, comes with विद्यक to the same place. मलय बती and the maid conceal themselves behind the red As'oka tree andoverhear their conversation. The hero then narrates to विद्यक the account of his having seen his beloved in a dream and draws her picture on the pearl slab. मलयबती becomes dejected at this as she does not know that she hersalf is the object of his love. In . the meanwhile Inglass appears on the scene and offers the hero his sister मलय ती as directed by his father. जीमनगहन also not knowing that his beloved is मलपवनी herself, refuses the request on the plea that he already loves another lady and विद्यक advises मनावस् to tender his request to जीम्तवा (न's father. After भिनावस goes away, मल्या fout of despair tri-s to commit suicide by hanging herself नतारका raises a cry for help and जीम नाहन catches hold of मलयव नी's hand and prevents her from the rash deed. Explanations follow and when मलयवर्ता and चुत्रिका Fee the picture drawn on the slab. they are satisfied that the object of जीसू वाहन's love is मलयवर्ता and no other lady, and the misunderstanding is completely removed. Just at that time another चेटी comes with the happy

news that जीमू-वाहन's father has agreed to मल्यवती being his daughter-in-law and that the marriage will be celebrated the same day.

II. 0. 40--आये ... आत्मंभिन्तम् Oh heart, having made me turn my face away from (i.e. avoid ) that person (जीवनवाहन ) in that manner, you have now of your own accord gone to him-lo, your selfishness! She means to say that her heart by producing bashfulness, did not allow her to stand in the presence of her lover, but now that same heart of its own accord had gone to the hero; therein lies the selfishness of the heart. आत्मानं विमातं इति आत्मभरि तस्य भावः selfishness. II. 0. 45—मल्डाम because her absent-mindedness was noticed by the maid. II. 0. 52 - श्रुवहत्वलम् absent-mind dness. Lovers are often depicted as being ab ent-minded on account of their being engrossed in love. Cf. King Agnimitra calling नौतम by name though he is not present there, M. IV., also the coversation between वसंत ना and her maid in Mri. II. II. 0. 63-भगवन् .. रुजने Oh God having flowers as your weapons (Love), you have done nothing to him who has surpassed you in beauty; and you are not ashamed to strike me though I have not offended you, thinking me to be weak (a woman) i. e. unable to resist you. जीमृतवाहन has conquered you as he is more beautiful than you. You have a grunge against him and so ought to have punished him, but you allow the really guilty person to go scot-free and punish me who am quite innocent, probably because I am unable to resist you, being but a woman and so weak. A pun on 3451 meaning 'weak' and 'woman.' Cf. for this use of अवछा, सरति सहसा बाह्योमेध्यं गताप्यवस्था सती M. IV. For the whole idea Cf. भगवन् जुसुमायुध निजितसकलसुरासुरो भूत्वा कथं स्वीजनं प्रहरन् न रुज़ले । Rat. II. II. 0. 66—धन...वित्णं where the sun's rays are kept out by thick foliage. II. 0. 70- कि...प्रतिपवते but you will not admit it declaring that it is impossible. असमाविनी would mean ' not believing ( in me )' going with अवैदारिका. 11. 0. 73-34 sigg-Am I detected? Has she known my secret? II. 0. 76--एव...वर: (this boon) and the चेटा was going to

finish up the sentence as in II. C. S6. But the नाविका understands the unfinished sentence to mean 'Here is your desired lover 'and thinks that जीमतबाहन has actually come there and so asks जुल जुन सः and thus betrays herself. II. 0. 87-प्रविभक्तक्षम-बाण इव मक्तरभ्वन: who was as if the fish-bannered one ( God of Love) without his flowery arrows i. e. he was as beautiful as and but wanted only the flowery arrows to make him identical with मदन. He was मदन minus the arrows. The expression might also mean 'like मदन who has discharged his flowery shafts.' For the idea in the first explanation of. विस्मृतहस्तक्म-लया नरेन्द्रलक्ष्म्या वसुमतीव M. V. मदन is said to have five arrows whence he is called पञ्चबाण: ' अराविंदमशोकं च चतं च नवमाछिका । नीलोतपरुं च पंचेते पंचवाणस्य सायकाः ॥: the arrows are also named संमोहनोन्मादनौ च शोषणस्तापनस्तथा । स्तंभनश्चेति कामस्य पंचवाणाः प्रकीतिताः ॥ मकरः ध्वजे यस्य क्रा epithet of मदन. II. 0. 91-चत्रिका खन्न त्वं you are indeed चतुरिका ( clever ), a pun on चत्रीरेका which means ( 1 ) a proper name ( 2 ) clever. वि तेडप्र प्रच्छायते why should anything further be concealed from you? II. 0. 97-यगहं चत्रिका might be interpreted in two ways (1) If I am चतुरिका (clever), with a pun on the word चतुरिका (2) As sure as my name is चत्रिका, a sort of oath. II. 0. 98—सोडिंग...रंस्पते He also without seeing the Princess will not feel interested (अभिरंखते ) in anything else even for a while (मुहूर्त ). II. 0. 101-कुतो...मागधेयता Whence can there be such good fortune for us? II. 0. 103-कि...भत्रति Can the slayer of the Madhu demon (Visnu) be happy without bearing लक्ष्मी on his bosom? Similarly जीमृतवाहन will not feel happy unless he sees you. II. 0. 108-कि स्वजन:...जानाति Can a friend know to say anything but what is pleasant : चतुरिका says कि मधु-मथनो etc. because she is interested in मलयवर्ता. Cf. for a similar idea सीढार्दमेवं परवति, and अलं सेवया. मध्यस्थतां गृहीत्वा मण ... III. सिव अतोऽपि...वाभते occurs in Rat. II. II. 0. 109-यत्म...संभावविष्यते that the noble person who was not honoured by me so much as by words, will regard me as discourteous ( अदक्षिणा ). During the meeting, I did not behave properly and अभूतवाहन will be carrying a bad impression about me. अकृतप्रतिपत्तिः goes with नधानुभाव (अक्टता प्रतिपत्ति: यस्में); it may also be taken with अदक्षिण (अक्टता प्रति-पत्ति: यया), I who did not honour him so much as by words. II. 0. 117—अथवा कथं... इदयं दास्ये is evidently said आत्मगतम्. II. 0. 121— प्रि:...मलापमपनयति, this (juice of sandal) made hot by these constantly (अनवरत) falling drops of tears cannot remove the hoat of your heart. बाजयति fans. II. I. 1—मास्य...कथ्य do not blame this (fanning).

1:—You yourself make this breeze of the plantain leaf hot with your sighs though it is cool with the contact of thick and young (tender) sandal shoots.

Prose order: घनतरुणचन्दनपङ्गसंसंगशीतलं अपि इमं कदर्लादलमारुतं त्वमेव निशासे: उण्णं करोषि । ( आर्था ).

धनाः तरुणाः चन्दनपहानाः तेषां संसर्गेण शांतलं. The breeze is naturally cool, but it is your sighs that make it hot. The breeze is not to blame.

2:—By her, making with the bright and blue lustre of her eye (glances) the trees (appear) as if possessed of collections of hides of antelopes shining and hanging from the branches in the hermitage, was I seen even in the presence of the sage while she only turned her face, and when I have been thus struck, why. Oh God of flowery arrows, are these arrows let fall by you in vain?

Prose order: मितासितेक्षणरूचा तान् शास्त्रिनः विद्यावसम्तविलसस्कृष्णा-जिनीवान् इव आश्रमे कुर्वत्या तथा मुनेः अपि पुरः त्यावृत्य एव यत् दृष्टः अस्मि तैन एव मिं आहते, पुष्पेषो भवता कि इति मुधा एव एते शराः श्विष्यन्ते । (शार्ट्कविकीकितं ).

व्याद्व having turned her face. The force of प्रत is that she looked at him not with a full face, but only a side glance was thrown. The reading आर्थेन which would mean 'repeatedly' is to be rejected as it was not the case that she repeatedly saw him and it would make her glance quite lose its power. सितं न आसि इंग्रज तस्य रूपा or it may be a Bahuvrihi going with तथा. The pupil of the eye was black or blue and the rest of the eye was bright, hence her glances sent forth a mixture of bright and blue splendour and the trees in the hermitage covered with this blue-bright splendour appeared to be possessed of hides of spot-

ted antelopes that are both bright and blue. विरुपेषु अवसकता: विल्सन्तः हुण्याजिनानां ओधाः वेषां तान्. Of. for a similar idea of the eye transfering its splendour to other objects, यदालोकस्थाने भवति पुरमुन्मादतरले: । करक्षिनिरिणां कुवल्यितवातायनिम् ॥ Mál. II. व्याद्ध्य दृष्टोऽस्मि, for the idea of. यान्या मुहुविल्तवन्धरमाननं ... वहत्त्या । ... गाढं निखात इव में हृदये गराक्षः ibid I. and the famous verse in S'âh. दमांक्कुरेण चरण श्रत इत्यकाण्डे etc. The मुनि is the तापस शाण्डित्यः जीमृतवाहन means to say ' I have been struck already and sufficiently too by you, oh मदन, as she looked at me at that time. I have been already experiencing the climax of my suffering, why do you then waste your arrows for nothing? They cannot add to my suffering at all. ' II. 2. — तद्धीरत्वम् that much vaunted courage.

3:—Have not the nights white (bright) with the moon, been passed (by me)? Has not the blue lotus been smelt? Have not the evening breezes fragrant with the full-blown Mâlatî flowers, been endured? Has not the humming too of bees in the lotus pond been heard by me? So that you call me plainly as wanting in courage, among the love-lorn!

Prose order: शशाङ्कथवलाः निशाः न नीताः किम्, इन्दीवरं न आधातम्, उन्मीलितमालती सुरभयः प्रदोषानिलाः न सोदाः किम्, कमलाकरे मधुलिहां शङ्कारः वा मया न श्रतः किं येन विश्वरेषु अधीरः इति मां भवान् निर्व्यां अभिधत्ते। (शार्द्कः विक्री विते ).

The moon-lit night, the lotus, the evening breezes, the humming of the bees are all excitants of love. जीमृतवाहन means to say that he ought to have been called धीरतम in as much as he successfully defied these excitants so far. शशाङ्करवयो would mean 'possessed of the splendour of the moon.' शशाङ्क the moon who has got the mark of a hare on the body. The spots on the moon are popularly considered to have the form of a hare. जमलाकर a lake full of lotuses or an assemblage of lotuses. निव्योख without any pretext, i. e. plainly, openly. विश्रुरेष (जनेषु) among the विश्रुर i. e. lovelorn. मिय च विश्रुरे मात्र: कांतावृत्तिपराङ्गुन्स: Vikram. IV. विश्रुरो ज्वलनातिसर्जनाजन मां भाषय परशुरिनतकम् Kumār. IV. or विश्रुर मात्राक्षेत्र ज्वलनातिसर्जनाजन मां भाषय परशुरिनतकम् Kumār. IV. or विश्रुर मात्र कांताविषराङ्गुन्स would mean 'what leads you to make such an

assertion?' II. 3. 1—अथवा सम्यासिद्धिं or you have well said that I have lost my वीरत्वम्. The reading न सम्यग्दं म्बीमि means 'I am not right when I say that I am वीर on the grounds mentioned in the first three lines of the last verse.' सुपा नाभिद्धितं । नन्त्रयरिडिस्म your remark is not false, I say, I am a coward.

4:—By me possessed of a woman's heart, even the flowery arrows discharged by the bodiless one were not endured, so that how can I in this condition call myself now a brave person still before you?

Prose order: अनंतन श्रिप्ता: जुसुमेपव: अपि श्रीहृद्यंन ( मया ) न सोढा:

थेन सः अहं अच तत्र पुरः धीरः एत इति वश्वं बदामि । ( आर्था ).

लीहरूपेन=स्त्रियाः इव हृद्यं यस्य तेन or it might mean (2) स्त्रीगतहरूपेन i. e. कान्तावक्तमनसा by me whose heart is fixed upon मल्यवती, or (3) through the heart i.e. love of a woman' explaining the manner in which the arrows were discharged by भदन. Some take श्रीहर्येन as an adj. to अनक्षेन. जीमृतवाहन means to say that he has forfeited all claim to being called a brave person as he was not able to endure even the flowery arrows discharged not by a stout man but by the bodiless one. The arrows discharged were not made of steel but flowers, and they were discharged by one who has no body, hence they were remarkably easy to endure. But I could not endure even them. स: अहं that I i. e. I who was unable to endure such arrows. II. 4. 1-The reading आविकियो=आविष्कृतः disclosed. II. 4. 5-प्रतिपद्मानेन admitting. अविग: agitation. तथावत ...आक्षिपामि where shall I turn his mind from this subject ? II. 4. 8—कस्य ... कथनीयम् the expression occurs in S'ak. III. II. 4. 9—अङ्ग्रह्या निदिशन् he points to the चन्द्रनलतागृह by his finger. II. 4. 11—उपलभमानेव as if chiding me. स्बमा ... रम्ये charming on account of the union with the beloved experienced in dream. दिवसशेषं समतिवाहायेतुं to pass the remaining portion of the day, II. 4. 19—नलायिष्यति will understand, the reading मा ... तुल्यतु means ' let not anybody weigh i. e. understend my heart '.

5:—This bower of sandal creepers without the moon-faced one, though possessed of a slab of moon-stones, like the evening without the moon-light, does not please me.

TIL 6. 8.

Prose order: चन्द्राननया रहितं सचन्द्रमाणिशिलं अपि इदं चन्द्रनलतागृहं चित्रक्या रहितं निशायाः मुखं स्व मम न प्रियम् । ( आर्या ).

निशायाः मुखं the beginning of night i. e. evening. The bower is compared to the evening and महत्रवर्ती to the जन्द्रिका. II. 5. 2—दिष्ट्या वर्धसे you are to be congratulated; an idiomatic construction; the thing upon which one is to be congratulated is to be put in the instrumental case. 11. 5. 7-siderself hv excessive nervousness or fear. II. 5. 17-प्या मेरि The चेटी heing at a distance could make out only var at of what farger had said in II. 5. 15. II. 5. 20-The विद्यक repeats again what he had said, because जीमूतवाहन had apparently not heard him before on account of his being engrossed in his own thoughts.

6:- This is the same slab of moon-stones, where the beloved was seen by me weeping—the beloved who resting her vale face on her sprout-like left hand, was heaving deep sighs, and who, when I was delaying long, with her lower lip slightly throbbing and suppressing the anger in her heart, indicated the feelings within her.

Prose order: यस्यां विषा॰दुरं आननं वामे करियसलये कृत्वा वनम्यसितोद्वमा मयि चिरयित मनाक्रफ़रितायरा नियमितमनोमन्युः व्यक्ताकृता रुदती प्रिया मया दृष्टा, सा इयं राशिमाणिशिला। (हरिणी).

विपांडरं pale or wan, करिकसल्य spront-like i. e. tender. वन: श्वसि-तानां उद्गम: यस्या: सा. मथि चिरयति loc. abs. व्यक्त: आकृत: ( feelings हृद्या-मिप्राय: ) यस्या: सा, मनाक् little. If the reading is स्फ़ारतिकेवी:, मनाक should be taken with व्यक्ताकृता who slightly indicated her feelings by the throbbing of the eye-brows. नियमित: (restrained) मनोमन्युः यस्याः or यया. II. 6. 3—का पुनरेषा who indeed can this beloved be, who is so described ? II. 6. 5-यथा... अविधास as we see him unobserved, so I think you also might have been observed by him. The reading मा नाम त्वमच्येन दृष्टा would mean ' I hope you are not seen by him. 'It is not good as it does not properly harmonise with युज्यत पतत said by the नायिका. II. 6. 8 -युज्यत पत्त. All right, कं ... मन्त्रयते but of whom is he thinking in his mind as having a love-quarrel with him ? The नायिका means to say that even though नेटी's suggestion viz. that she might have been observed is accepted, the matter remains unexplained. She had no love-quarrel with him, hence it must be some other lady of whom he is thinking. II. 6. 14—अभिर्मते is pleased or delighted. II. 6. 15—एतदेव वर्षिष्यामि I shall dwell on this topic still further. एतमेव नादिष्यामि I shall harp on the same strain, or I shall make him relate the whole story.

7:—This slab of the moon-stone sprinkled over with these tears is as it were oozing out on account of this rise of the moon in the form of your face.

Prose order: बाष्पास्त्रना सिवतं एततः चन्द्रकान्ताद्यालातलं ते अनेन मुख-चन्द्रोदयेन निष्यन्दते इव । (अनुष्टुभ्).

The moon-stones ooze in the presence of the moon. The moon-like face of मृह्यवृत्ती has as it were caused the slab of the moon-stone to exude water which was really due to her tears. II. 7. 7—येन लं... प्रतिपालयाव: my heart is not convinced that he, by whom you were seen, will talk in this manner with reference to another lady; we shall therefore await the end of the tale. II. 7. 10—विनादयेग्य I shall divert myself. The idea of a lover's diverting himself with the picture of his love is quite common. Of. S'āk. VI. where दुष्यन्त similarly diverts himself. See also M. II. and Rat. मनःशिला red arsenic. II. 7. 14—वर्णक: a colouring material.

8:—Even the out-line of the face of the beloved, first beheld, which (face) is the festival of (my) eyes and which is possessed of a lower lip having the beauty of an unimpaired Bimba fruit, delights (me) like even the digit of the moon, seen for the first time, who (the moon) is the festival to the eyes (of all men) and who possesses a lustre on account of the disc being unclouded.

Prose order: अक्विष्टांवम्बशोभाधरस्य नयनोत्सवस्य, दिधतासुखस्य शार्शनः इव इयं प्रथमदृष्टा रेखा अपि सुखयति । (आर्था ).

अडिप्टिनिन्नशोमाधर referring to दियतामुख should be dissolved as अडिप्टे निन्नं (i. e. the Bimba fruit) तस्य शोमा यस्य तादशः अवरः (lower lip) वस्मिन्; अडिप्टे = lit. unimpaired i. e. full or ripened; referring to the moon, अडिप्टे (free from clouds or stain) निन्नं (dise)

तस शोभां भारयतांति, प्रथमतृष्टा referring to the moon means 'seen for the first time after the dark fort-night' i. e. the mccn on the शुक्रप्रतिपदा day. रेखा referring to the face means 'the out-line of the picture;' referring to the moon, it means the 'रुखा or digit of the moon.' The reading रेखाप is more emphatic than रेखा क्यापति नः. II. 8. 2—अपर्यक्षे...शिख्यते such (i. e. so exact) a form is painted even though the person drawn is not present!

9:—This beloved is indeed near in front placed by my imagination; when constantly gazing at her, I paint her, what wender is there?

Prose order: सङ्कल्पस्थापिता इयं प्रिया पुर: सम्निहिता एव यदि दृष्ट्वा दृष्ट्वा एनां लिखामि तत् अत्र कः विस्मय: । ( अनुष्टुम् ).

जीमृतवाहन says 'you are wrong, oh विद्यक, in remarking that I am drawing my beloved in picture, when she is not present. She is present and quite near in front of me, created by my imagination. It is a 'model drawing' that I am engaged in drawing. Hence there is no wonder that the painting is so exact.' दश्या दश्या means looking at again and again.' Cf. निरं ध्यात्वा ध्यात्वा निहित इव निर्माय पुरत: Uitar. VI. II. 9. 2-- जातं... has not the end of the tale been known now? You asked me to await the end of the tale (II. 7. 8.) and the upshot of the whole thing is that he is desperately in love with another lady. The reading जाते खनु...means ' has not the end of the tale come now?' as one would say ' झाला का एकदां गोर्शचा शेवट ?' in Marathi. ' You thought that the end of the tale would show something favourable to us, but on the contrary it has confirmed my suspicions.' II. 9. 6---जीवित...उद्याप: her words ( उद्याप ) show that she is quiteregardless of her life. She is overcome completely with despair and might be thinking of putting an end to her life. II. 9.7-44 गतेन...as we know from (II. 0. 7.). II. 9. 11—आसन्नभावात on account of his being near us. सुपरीक्षित: examined or observed properly. जुतो...वर: whence can there be a more worthy husband ? The reading कृती योग्यो वर: he is regarded as a fit husband. ा. 9. 12-अहं...अनुमनामि As for me, on account of my great affection for मल्यवती ( lit. my being dependent on her affection ),

I experience an indescribable (strange) and different state of feelings. अवस्थान्तरं means अन्या अवस्था; hence अवस is superfluous.

10:—Since (on the one hand) he is the ornament of the royal family of the Vidyâdhars, wise, esteemed (lit. approved of) by the good, matchless in beauty, rich in valour, learned, modest and young, and since (on the other hand) he being prepared would give up his life out of compassion for (to save the life of) any living creature; and so in offering my sister to him, I feel an incomparable joy and also sorrow.

Prose order: यत् विद्याधरराजवंशितिककः, प्राज्ञः, सतां सम्मतः, रूपेण अप्रतिमः, पराक्रमथनः, विद्वान्, विनीतः. युवाः, यत् च अभ्युद्यतः सत्त्वार्थं करुणथा असन् अपि सन्त्यजेत्, तेन अस्मं स्वसारं ददतः म अनुला तृष्टिः विपादः च। ( शार्द्वलिक्शांडितं).

मित्रावस is incomparably glad because मल्यवती would get such an excellent husband and sorry because जीयतबाहर would not hesitate to sacrifice his life to save any creature ( as the Calcutta edition says अतिसुपात्रे अस्मिन् भगिनीदाने हर्षः, कस्यापि जीवनाय स्वजीवनदाने भगिन्या वैषव्यापत्तिरिति विषादः ). यत्=यसमात् since. तिलक lit. means a natural mark under the skin or a mark on the forehead, used at the end of compounds to denote the best of the species. सन्तार्थ for i.e. to save the life of any creature ( नच ). The reading अतुलां would be an adj. to स्वसारं ' the peerless; ' but there is no good propriety in taking such an epithet for स्वसार. On the other hand अतुला as going with जुदि: is quite in its proper place as the merits of the would be bridegroom in the first two lines do warraut an incomparable joy. II. 10. 5—प्र=छादय ... कन्यकाम् conceal this girl drawn in the picture by this plantain leaf. The other reading चित्रगतं कर्म would mean 'this drawing of the picture.' A similar expression occurs in Rat. II. भी वयस्य प्रच्छादयैतां स्विप्रालकसमेन कदलीपत्रेण. II. 10. 13—अपि कुझली is he doing well? अपि used at the beginning of a sentence, introduces a question. II. 10. IS-अस्त... सिद्धराजान्त्रवस्य I have got a daughter named मलयवती who is as it were the very life of the royal family of the Siddhas. gfan derived by यास्त as दुहिता (not properly placed), दूरे हिना (desirable to keep at a distance from the father's house, i.e. at the

husband's ), दोर्थ: ( one used to milk the cows or one always demanding wealth from the father as Durga explains ). जीवितिम्ब i. e. as dear as life; cf. सा कुलपतेरु-छत्रसितमित्र S'ik. पते वयसमी दारा: कन्येयं क्रवीवितम् Kumar. VI. 63. II. 10. 22. - कि न... why are you not angry now? Do continue to be angry' said in jest. II. 10. 24 -मा इस ... do not laugh prematurely. Have you forgotten that his heart is devoted to another ( अन्यस्मिन् जने हृद्यं वास स:, तस्य भाव: ). निवानस has made the offer but it is not likely to be accepted. II. 10. 30—तवथा ... मेप: having said something or other (i. e. putting forth some sort of excuse ) let him be dismissed. II. 10 32-हतारा ... जानाति oh wretched man, who does not know this? मल्यवती means to say that she knew that विद्यक would give some such advice to deceive मित्रावस. II. 10. 33-क इह ... प्रतिगृहीत्सरहे who, on this earth, would not desire such honourable connection with you? But it is not possible to turn the heart elsewhere which has been fixed on something else. Hence I am unable to accept her. The noble जीमृतवाहन refuses to follow the advice of first and gives a straight-forward and courteous answer. अन्यतः प्रवृत्तमन्यतः प्रवर्तियेतुं might also mean to turn my heart which is engrossed in service of my parents to love affairs ': but this is quite unnatural. II. 10. 36— तमायसित take heart. comfort. II. 10. 39-पराधीन: ... गलाभ्यर्थयस्व this जीमृतवाहन is dependent on others (i. e. parents), what is the use of requesting him? Having gone to his parents, request them. fagua gives a statesmanlike answer in order to free the hero from an awkward situation. and विद्यक hopes to influence जीमृतवाहन's father in the meanwhile by informing him of the real state of things. But विश्वास is more than a match for him. He takes up the hint, at once goes to जीमृतवाहन's father and secures from him consent to the proposed match ( II. 12. 42 ). II. 10. 41-नार्य ... he would not transgress i. e. go against his father's wishes. II. 10, 42\_ तः ... आह्यामि I shall make him accept मन्त्रवन्ती through his pareuts. II. IO. 43-एनं ... जानाति To refuse our request, when we have thus spoken our mind-but of course, the Prince knows best what to do; said rather sarcastically. He means to say that it

was not proper for जीमूनबाइन to give a blank refusal. II. 10. 46-How indeed मत्रावस though humbled by a refusal, still urges something ! मलपनती as a self-respecting girl could not brook the idea of her brother still continuing negotiations after the insult given to him. In her opinion furing ought to have walked off indignantly; of course मलयवती could not hear exactly what मित्राबस Baid, as she was too angry for that, प्रत्यक्ष लघुकृत: means, 'insulted to his face. II. 10. 52-कि ... धारितेन what is the use of keeping this body of mine that is sullied by the stain of misfortune and subjected to the utmost misery ? शरीरहतक would mean 'this wretched body.' II. 10. 54-विलक्षरिमतेन with an embarrassed or forced smile, in order to drive any suspicion in the mind of the चेटी. II. 10. 58—अन्यादृशं otherwise, i. e. there is something uncommon about her. II. 10. 59-अपनारिता concealed; cf. with this the speech of the विट in Mr. VIII, विट: — (किञ्चिद्धत्वा ) अथवा मि गते न्हांसी हन्यादेनाम् । तदपनारितहारीरः पहथामि तानदस्य न्विकीषितम् . 11. 0. 64-अन्यरिमन्नपि जन्मान्तरे in another life. As जन्मान्तर alone means अन्यत जन्म, अन्यस्मिन् is superfluous. II. 10. 67—उद्रथ्य by hanging. Of. with this a similar scene in Ret. III where सागरिका hangs herself in the same manner and is similarly rescued by the king. सागरिका-वर्रामदानीं स्वयमेबात्मानमुद्रध्योपरता भविष्यामि ... तद्यावदहमशोकपादपे गः वा यथासमीहितं कारिष्ये ... (इति कण्ठे लतापाशमर्पयाति). II. 10. 70-( सहर्ष) because he is delighted to see his beloved. It would have been more natural if the hero had been a little excited and aggrieved at the state of his beloved.

11:—Not indeed, oh beautiful lady, should such a rash act be done; take off this sprout-like hand from the oreeper; how can that (hand) which is not strong, as I think, even to gather flowers, devise the noose for hanging you till death?

Prose order: मुख्ये ईट्टक् साइसं न खल्ज न खल्ज कार्यम् , एतं पल्लाभं करं छतायाः व्यपनय, यः कुसुमं अपि विचेतुं न समर्थः (इति) मन्ये स ते उद्रन्थनाय कर्यं पादां कल्यति । (मालिनां).

पहचार्म = पहनस्य आसा यस्य तं, ठतायाः from the noose of the breeper. कळवति takes, devises. Cf. for the use of न खलु, न खलु न खलु नंगः तिविपात्योऽयमस्मिन् S'ak. I, and for a similar idea अल्याह-

मितमार्च साहसेनासुना ते। लारितमाथे विसुद्ध स्व ल्लापाञ्चमेनम् ॥ Rat. III. II. 11. 4—क्ष्यं मरणेऽपि...Are you to be requested even for death? Am I to take your permission even to die? मरणे has here the sense of the dative मरणाय.

12:—This guity hand, by which a noose was placed on the neck fit for a necklace, has been caught (by me); how can it be set at liberty?

Prose order: हारलतायोग्ये कण्ठे त्वया येन (करेण) पाद्याः आपितः साप-राधः अयं ते करः (मया) गृहीतः, कथं (स) मुच्यते । (अनुष्टुम्).

जीमृतवाहन means to say that he cannot let go the hand which like a culprit was caught red-handed (अपरार्था गृहीती बिनां दण्डं न मोच्य इति भाव: Cal. edi. ). II. 12. 2-मर्णव्यवसाय determination of dying. Cf. मन्दीचकार मरणव्यवसायतुद्धिम् Kumar. IV. 45. II. 12. 4-न खल्लगच्छामि surely I cannot understand. II. 12. 10-तस्याः...च्यनमितम् this was attempted by her full of dejection thinking that she was not accepted, though offered by fuzzar. hy him out of partiality for his beloved painted on the slab. प्रतिषादयतः मित्रावसोः gen. abs. II. 12. 13—अथवा...प्रसृतिः or whence could the digit of the moon originate but from the ocean? i. e. such a charming maiden like मल्यवनी could only have sprung from a noble family like that of विश्वावस. This refers to the mythical account of the moon, and other beautiful thingsbeing churned out of the ocean by the Gods and the demons. Cf. सिंद कती वा महोदिषि वर्जयित्वा पारिजातस्योद्रमः Mail. II. हा कथं विश्वतोऽस्मि how am I deceived? I rejected the very object of my love through some misunderstanding, II. 12, 18-यदि मां न प्रसिप if you do not believe me. II. 12. 31-कि... लमालिखितीत what do you say that you are as it were drawn? Why, such is the resemblance of this picture that it cannot be made out whether a reflection of the princess is transferred to this slab or you are drawn in the picture? The idea is: the picture is so exact that your image is reflected in this slab or that you yourself are drawn and not that you are as it were drawn. II. 12. 35—इजेनीक्स made wicked i. e. blame-worthy. She means to say . The picture clearly shows that I am the object of his

love, and that I alone am to blame for my rash action.' गान्थवी विवाह: love-marriage. In Manu eight forms of marriage are mentioned. ब्राह्मी दैवस्तयवार्षः प्राजापत्यस्तयासुरः। गान्थवी राक्षसश्चेव पैशाचश्चाष्टमी-वमः ॥ The गान्यर्व विवाह is thus described, इच्छयान्योन्यसंयोगः कन्यायाक्ष वरस्य च। गान्धर्यः स तु विशेयो मैथुन्यः कामसंभवः ॥ II. 12. 42-प्रतिगृहीता-it seems that मित्रावसु goes directly to जीमूतवाहन's parents and secures their consent for the match. II. 12. 47—ममेनेकस्य...बिद्धक means to say that it would be only he who would be profited by the match as he would have grand feasts in celebration of the marriage. II. 12. 53—गता i. e. you will be going. दास्याः पुत्रि an abusive term, lit. daughter of an unchaste woman' if it is taken as an अलुक् compound. II. 12. 56—स्तपनक bath. From the Prakrit ण्ह्यणके we have our Marathi न्हाणं. II. 12. 58-वैतालिक: a bard. विविधेन तालेन व्यवहरतीति; the husiness of the वैतालिक is to announce time, to sing the glories of the king, to awaken him in the morning etc.

13:—Giving to this Malaya mountation the splendour like that of Meru by the shower of scented powder, and where at once the beauty of the morning and the evening sunshine is surpassed by red lead-powder, the world of Siddhas announces to you the time of marriage-bath for the accomplishment of your desire by means of the loud songs of ladies, charming with the chiming of noisy anklets with red gems.

Prose order: इह मल्ये पिष्टातकस्य वृष्टया मेरुतुल्यां धृति दधान:, सद्यः सिन्दूरदूरीकृतदिवससमारम्भसन्ध्यातपश्रीः सिद्धलोकः अङ्गनानां अरुणमणिरणन्नू पुराराव-द्वीः उद्गीतैः भवतः उद्घाहस्नानवेलां सिद्धये कथयति । (सम्बरा).

पिष्टातक is a yellow scented powder like our बुझा or गुलाल, मेर is a fabulous mountain which is golden and the sun and the planets are supposed to revolve round it. The मलय mountain appeared to be all yellow like the मेर owing to the shower's of the पिष्टातक (उत्सवेषु रजनीतण्डुलकुङ्कुमादीनां तत्र तत्रोल्खलावहनेन चृणेप्रसारणं कियत विष्टातक विष्टात

ing even in the morning by the सिन्द्र. But it does not appear that the events described before have taken place at dawn, and what is exactly meant by saying that the beauty of the evening was created even at dawn is not clear. The morning sunshine and the evening sunshine, so far as the colour is concerned, are practically the same. द्रीकृत lit. placed at a distance i. e. surpassed. उद्गीत: by loud songs sung in गान्धार note. पहजमध्यमनामानी प्रामी गायिन मानवा: ! न तु गान्धारनामानं स कथ्यो देवयोनिमि: ॥. अक्ष्णा: भग्य: येषु नाइभानां रणतां नूपराणां आगावेण स्थे: this reading has अक्ष्णमणि open to the fault of being an अपृष्टार्थ expression, so the reading चलचरण... would be better. सिन्दलोम: the world of the Siddhas. The verse describes the preparations for the marriage going on actively.

14:-Of but a few meritorious (lovers), I think there takes place the union-of them who love each other, and who are equal in point of beauty, love, family and age.

Prose order: अन्योत्यप्रीतिकृतां समानरूपानुरागकुलवयसां पुण्यवतां केषांचित एव समागमः भवति इति मन्ये। ( आर्या ).

The reading अन्योत्यदर्शनञ्जत: means 'caused by each other's sight.' जीमृतवाहन means to say that it falls to the lot of very few couples to be worthy of each other in every respect. Compare for the idea of the importance of mutual love in marriage इतरेतरानुरागे हि विश्वहर्क्सणि परार्थ्य मङ्गलम् । गीतश्चायमयोऽङ्गिरसा यस्यां मनश्चन्नपोनिकंत्यस्तस्यामृद्धिः Mül. II. The Calcutta edition drops this verse altogether.

## Act III.

The marriage is over and we are introduced to a comic scene where the বিট and বিটা make fun of বিশ্বক. Then the hero and the heroine enter, and the hero is shown as acting the part of an out-and-out gallant lover, নিসাবন্ধ then brings the news of the invasion by মনত্ব of the kingdom of জীমুনবাছন and expresses his readiness to go and tight with মনত্ব, জীমুনবাছন however persuades him not to trouble himself about the matter as he would not like the idea of being the cause of slaughter for the sake of the kingdom.

विचित्रविहरूवेष: dressed in a fantastic and disorderly manner. चवक a cup for drinking wine. विट in dramas is a companion of the hero and is described as being skilled in the arts of singing, music and poetry (संभागहीनसंपिद्धटरत धूर्त: कल्कित्रेशन: । वेशोपचारकुशले वाग्मी मथुरोऽथ बहुमतो गोधवाम्). Our विट however is merely a sensualist. चेट: शुक्रारिनायकस्य अधमः सहायविशेष:. The चेट makes his appearance in this scene with a liquor pot on his shoulder.

1:—To me there are only two gods-he who always drinks wine and he who brings about one's union with the beloved-Baladeva and Kâmadeva.

Prose order: य: नित्यं सुरां पिवति य: च जनस्य प्रियसंगमं कुरुते ती ही पत नलदेव: वामदेव: च मम देवी । (आर्या).

चळदेव or बळराम, the elder brother of श्रोक्टमा, is described always as a great drunkard. It is quite natural for the विद who is himself drunk and is waiting for his beloved नवमाल्का, to declare that he would pay allegiance to Bacchus and Cupid only. The reading मन दो दन would mean 'I regard the two to be as it were gods,' but the reading adopted in the text is decidedly better, being more forcible. III. 1.2—वृश्च reeling.

2:—On whose chest there is always the beloved, in whose mouth there is always the wine scented with blue lotus, and on whose head there is always the crest.

Prose order: यस्य बक्ष:स्थलं दिवता, मुखे नीलोत्पलनासिता मदिरा, दीषे च केखरकः नित्यं एव संस्थितानि । ( आर्या ).

होषें च रोखरक: would also mean 'and रोखरक (the name of the चिट) stands at the head of all 'i.e. is superior to all. A pun on the word रोखरक which means (1) a crest and (2) the name of the चिट. III. 2. 8—अवहर्य ... The चिट reels and tumbles under the influence of wine, but imagines that he is being pushed by his beloved in jest. परिहम्नि plays a joke. III. 2. 18—अथमप्रहरे in the first watch of the night. The reading प्रथमप्रहरे would mean 'the first part of evening 'but प्रदोष is not subdivided into parts. III. 2. 21—आपानक्सोंस्थ the pleasures of drinking. III. 2. 23—कीइस: ... रोखरक: what is रोखरक (wreath or crest) without नवमालिका (jasmine)! A pun on रोखरक as well as नव-

मालिका. नवमालिका is the name of the beloved of विट and it also means the 'jasmine'. The az without his beloved is like the wreath without the jasmine. III. 2. 26-45174 master, lord. III. 2. 42-भरे ... द्रबन्ति why indeed do these bees attack me? आत्मानमानाय smelling his own person. III. 2. 44-सब्द्रमानं...पिनद्रम् I have fragrant pastes applied to my body with great respect and a wreath of flowers has been fastened to my head. III. 2. 45-स ... ब्रेन: this same extreme respect shown to me has now become the cause of this calamity. The bees were attracted by the fragrance of the paste and the wreath, III. 2. 46-(33) 246-(33) गानेश्वामि I shall go veiling myself with the upper garment and wearing this pair of red garments profusely i. e. so as to cover the whole of the body, like a woman. উৰ উৰ্ব i. e. going right up to the heels. रक्त...red is a characteristic colour of the Buddhists. अन्युण्ठन veil. The reading जीवेषं विधाय does not appear to be good. It is ridioulous to suppose that the विरूपन actually dresses himself like a woman; what he seems to have done is simply to cover up the whole of his body with the pair of garments. विद्वास in this dress is now mistaken for नवमाल्का by the intoxicated शेवरक. III. 2. 54-काठे गृहीत्वा having embraced her. III. 2. 60-दृष्टमयुक्त a wicked drunkard or libertine; a pun on मुक्त which means (1) a bee (2) a drunkard. III. 2. 63-क्यं ... विद्यक had turned his face to avoid the smell of liquor. The faz thinks that नवनालिका being angry with him as he was late, had turned her face away from him. III. 2. 75—रअनी ... तोल्कण्ड whose longing has been increased owing to separation during the night.

3:—Oh Navamalika, that S'ekharaka falls at your feet, who, proud as he is, does not know to bow down to (i. e. who is too proud to salute) Visnu, S'iva or Brahmadeva.

Prose order: नवमाल्कि, गाँवेत: यः हरिहरपितामहान् अपि नन्तुं न जानाति सः शेखरकः तव चरणयोः पतिति।( आर्या).

पितामह means 'grand-father,' here used for Brahmadeva. The expression हरि...might also mean 'the grand-fathers of हरि and हर.' विट is too proud to salute हरि or हर or महा, but he is willing to fall at the feet of नवमाल्का. III. 3. 4—मत्तपालक drunken

wretch. The reading मत्त्राटक means the same thing. III. 3. 7— कर्थ .. प्रसाचते how the noble आत्रेय is being entreated by शैसरक being overpowered by intoxication, mistaking him for me. The reading अन्या ली for आयांत्रेय: should be rejected as it goes against the next sentence. अलीकं कोपं ऋत्वा feigning anger. III. 3. 12\_ रोपारकै: red with anger. III. 3. 19-कापिलमकंटक brown monkey. The विद्यक is often likened to a monkey. Cf. M. IV. where विद्वक says साधु रे पिक्रस्थानर साधु, सुष्ठु परिश्रातस्त्वया संकटात सपक्षः. In Vikram. विद्यक is called a शालामृग. प्रतारमति cheat or insult. The बिट seems to have been prostrate all this time, and gets up after विद्वक had said कोडपि बाह्मणोऽई, hence he was not able to notice the चेदी. III. 3. 36—तजंबन्ती threatening. III. 3. 39—हदानी...I shall make you fall on my feet presently. The चेटी succeeds in carrying out her threat in III. 3. 81. III. 3. 41—वर्णकृत: treated like a bad man i. e. insulted, III. 3. 45—लं... मरापालक: considering you to be a relative, I have jested with you; is रायरक really a drunken wretch? The reading कि शेखरको मत्तः कृतः परिहासः would mean 'Is शेखरक really a drunken wretch or is it merely joking?' The fac belonged to the bride's party and the factor belonged to the bride-groom's party and thus विट and विद्यक were now relatives by the marriage of जोम्तवाइन and मळयवती. The custom of playing innocent jokes at the time of marriage still survives. बिद्यक had called विट a मत्तपाल, so विट wants to ascertain whether he really held that opinion even after the explanation offered. III. 3. 48—बहुंलीइस्य having folded it into a round form. III. 3. 49—तत: इत: परि€ास: then enough of joking or the expression might mean 'then you admit or it is now settled that it was all a joke. ' III. 3. 52-दिष्ट्या... मदावेगः Luckily his intoxication seems to have come to an end. III. 3. 57-खुभरितं.. दुरवा fill to the brim this cup with pure liquor. III. 3. 59—जानुन्यां स्थित्वा bending on his knees, kneeling, III. 3. 66-परं...पूर्वस् This has its juice particularly scented with the contact of नवशा-िक्सा's face, and has not been tasted by any one clse except दोखरक. III. 3. 68 कं...करियामि What greater honour can I do to you? III. 3. 70—япри: ... I am a Brahmin and a Brahmin

should never drink wine. III. 3. 72-7543 the sacred thread or यज्ञीपवीत. III 3. 79-अनेन...वेदाक्षराणि the Vedic words are all shut up or held back by the smell of liquor. The विद्यक is generally described as a मृत्पिन्डमुद्धिः and of a very short memory. Cf. यदि नीत्या पकमप्यक्षरं पठेयं तद्रायत्रीमपि विस्मरेयम् M. IV. and विद्रपक gives this answer because he is as a matter of fact, ignorant of बेद. Or विद्यक्त's answer may be taken here to be a witty one so as to avoid the necessity of uttering Vedic words which should not be heard by a man of low caste. III. 3. 91—म्पेयून forgive. III. 3. 101—अकालमृत्य: Untimely death. विद्यक humorously characterises his recent uncomfortable position as a sort of death. He is glad that he has surmounted his recent trouble. III. 3. 102-सङ्ख्लित polluted by the touch. दाधिका a well. III. 3. 103—हापिणा-निव वरलक्ष्मी the bride-groom's beauty in bodily form as it were. स्वयंबरलक्ष्मी would mean the 'beauty of a choice-marriage.' The reading रुनिमणी इव हरि: would mean 'like Krisna supporting रुनिमणी '. III. 3. 104-पार्श्वपरिवर्ती भवामि 1 shall be by his side i. e. attend on him. III. 3. 105—गृहीत्वरनेपथ्य: dressed as a bridegroom. विभवतः परिवार: retinue according to rank or dignity ( विभव ).

4:—Looked at, she casts down her eyes; spoken to, she does not speak; on the bed she turns her back to me; embraced forcibly, she trembles and when her female friends go out of the room, she desires to go out; by her very perversity, my newly married beloved has become all the more dear to me to-day.

Prose order: दृष्टा दृष्टि अधः ददाति, आभाषिता आलापं न कुरुते, शय्याया परिवृत्य तिष्ठति, बळात् आलिक्षिता वेपते, सखीषु वासभवनात निर्यान्तीपु निर्गन्तुं एव देंहते, नवोढा प्रिया वामतया एव अद्य में सुतरां प्रीत्ये जाता। ( शार्क्लविक्षीडितं ).

राय्यायां परिवृत्य तिष्ठति contains no reason for her behaviour as in the other clauses, so we may supply प्रापिता सर्ताः नियान्तीषु सस्तीषु loc. abs. construction. नामता perverse behaviour. Cf. for a similar idea प्रणयनिशदां दृष्टिं वक्त्रे ददाति न शङ्क्षया । ... वदति वहुशो गच्छामीति प्रयत्नधृताप्यहो । रमयतितरां संकेतस्था तथापि हि कामिनी ॥ Rat. III. 9. Also व्याहतापि प्रतिवचो न संदर्थ गन्तुमैच्छदवलम्बतांशुका । सेवते रम शयन पराह्मुखी सा तथापि रत्ये

पिनाकिन: ॥ Kumûr. VIII. ... इस्तौ स्वौ नयति स्तनावरणतामालिक्चिमाना बलात् ॥ ... व्याजेनाध्यमिलाषपूरणसुखं निर्वर्तयस्यैव मे ॥ M. IV.

5:—(The vow of) silence was observed by me by giving as a reply the sound hum, this body of mine was heated by the moon-light blazing like the forest fire, and meditation was also effected with a concentrated mind for many nights and days, this fruit of that penance, oh beloved, this face of yours I now behold.

Prose order: ढुंकारं प्रतिवच: ददता मया यत् मौनं आसंवितम् , यत् दानानल-दाप्तिमि: चन्द्रातपे: इयं तत्तुः तापिता, बहूनि नक्तदिनानि अनन्यमनसा यच ध्यातम् तस्य तपसः पतत् फलं यत् ते इदं मुखं अधुना पश्यामि। ( शार्ट्लिकिजिडितं ).

जीमृतवाहन means to say that he had been practising a sort of penance ever since he fell in love with मलयवती and now he has secured the reward of his penance viz. the face of मल्यवर्ता. An ascetic practising penance observes the vow of silence, answering any question by a mere हुंकार; जीमूतवाहन also was too engrossed in his love to answer otherwise than a हुंदार. An ascetic observes the पंचानिसाधन, seating himself amidst the four household fires, and at the same time exposing his body to the sun's heat; जीमूलवाहन also allowed his body to be scorched by the moon-light, which being a great excitant of love, is to a lover a veritable wild fire. An ascetic passes his days and nights in meditating upon Brahman, with a concentrated mind: जीमृतवाहन also did the same contemplating upon his beloved. The ascetic is able to know Brahman as the reward of his penance. जीमूतवाहन has मलयवती as his reward. The reading इंकारै: प्रति-वचं ददता means the same thing 'giving a reply by हंकारड'. दाबानल is the forest fire. III. 5. 2—न केनलं...he is not merly handsome ( दशनीय ) but also knows how to make a flattering speech. III. 5. 5—प्रतिपक्षवादिनि Oh you who take a perverted view! means to say that there is nothing flattering in जीमूतवाहन's speech, he is simply stating a fact. पांडिपनखनादिणि may also be प्रतिपक्षपातिनि one who is partial to the opposite side. The ultimate meaning is of course the same. III. 5. 9—लेर slowly.

43

6:-The weight of breasts wearies your waist, why then a necklace in addition? The pair of thighs is oppressed by the weight of the hips, why then this girdle? The two feet have no strength to bear the pair of thighs, how can they the anklets? By your own limbs you are adorned, why do you wear these ornaments to trouble you?

Prose order: एषः स्तनभार: ते मध्यस्य खेदाय, अपर: हार: विस, नितम्ब-भरतः कर्यमं ताम्यति, अनया काञ्च्या पुनः किम्, कर्युगलं बोहं पादयुगस्य शक्तिः न, नपरौ (बोढं) कुतः, स्वाक्षेः एव विभूषिता असि, होशाय मण्डनं कि वहासि। ( शादंखिन भी डितं ).

Heavy breasts, a slender waist and bulky hips are regarded as a sign of beauty in the case of young ladies. Cf. मध्ये आमा...। श्रोणीभारादलसगमना स्तोकनम्रा स्तनाभ्याम् । Megha. The reading श्रान्यति would mean,' is exhausted.' काजी the belt or girdle, Marathi कुमरपूड़ा. Newly married ladies even now indulge in the luxury of a नाजी, नपरह and हार. Cf. for the idea in the fourth line इयमव-ववै: पाण्डक्षामैरलंकृतमण्डना Mál. VI. III. 6. 3-परा श्री: exquisite heauty.

7:-The juice of the sandal trees cools the paved ground in the bower of creepers; near by is the peacook dancing at the sound of the fountains and this flood of water too, issuing forth from the fountain and red with the pollen of flowers . carried easily by the gush of water falling forcibly, flows with speed, filling the basins of trees.

Prose order: चन्द्रनानां निष्यन्दः लतामण्डपं कृष्ट्रिमान्तान शिशिरयति, भारात नीलकण्ठ: धारागृहाणां ध्वनि अन ताण्डवं कुरुते, यन्त्रीन्मुक्तः आपातोत्पीडिहला-हतकसमरजः पिक्षरः अयं च जलीवः विटिपनां आल्वालान् प्रयन् वेगात् चलति । (स्रग्धरा).

शिशिरयति denominative from शिशिर 'makes cool '. कुट्टिमान्त paved ground or region ( अन्त ). The reading लतामण्डपं कुट्टिमानां would mean 'the bower of creepers over the paved ground '. भारात near. The reading तार would mean ' loud ' and would be connected with च्वनि. अनु is a क्रमंत्रवचनीय governing प्वनि. The reading तत्ते would mean 'spreads or commences '. The peacook mistakes the noise of the fountains for the thunder and is

greatly delighted at the prospect of the approaching rain. Sanskrit poets frequently allude to the peacock's joy at the advent of rain and thunder. Cf. एक्टेइंति शिखण्डिनां पड़तरं केकामिराक्रन्दितः Mic. V. थेपां रवेण सहसोत्पतितैः मयूरैः ibid, also स्तनियत्नोमंपूरीव चिक्रतोस्काण्ठतं स्थिता Uttar. III. मेघध्वानेषु नृत्यं भवति च शिखिनाम्. For the idea of the peacock's mistaking other noise for thunder of. जीमृतस्तिनत्विशिक्षमिमंपूरैरेव्द्यीवेरनुरसितस्य पुष्करस्य M. I and शिशमणिप्रणाङनिर्झरमादिसुसर्पर्य प्रशेपसमये Kâdam. ताण्डवं a dance. It is peculiar to God S'iva and his गण्ड. आपातेन यः उत्पीडः तेन हेल्या हृतेन कुसुमानां रजसा पिजरः. The reading हत would mean 'struck'.

8:—Making the bowers-their drinking-halls-resound with their songs (hummings), displaying the contact of the perfumed powder by means of the pollen of flowers, and drinking honey to their utmost in the company of their mates, these bees are as it were experiencing the drinking festival all around.

Prose order:—गीतारम्भैः सुखरितळतामण्डपभुनः, पुष्पाणां परागैः प्रकटपटना-सन्यतिकराः सहचरीभिः सह मधुरसं पर्याप्तं पित्रन्तः अमी मधुपाः समन्तात् आपानोत्सवं अनुभवन्ति इत्र । (शिखरिणी).

मुखरिता: लतामण्डपानि एव मुन: ये:, प्रकट: प्रशासस्य व्यक्तिर: ये:, प्रशास is a fragrant powder like our बुझा. The bees had applied the प्रशास as it were to their bodies as they had the pollen of flowers sticking to them. पर्याप्त may be taken as an adj. or adv. At a drinking festival, people enjoy themselves in various ways. They apply scented powder to their bodies, sing songs, and drink wine with their beloveds. The bees are also doing the same as it were. They too have their halls—the bower—creepers, they sing songs i. e. produce the humming sound, they have the प्रशास in the form of the pollen of flowers; they too drink the honey with their mates. The अल्कार is उत्प्रेक्षा. Cf. for the idea in the third line, मुद्र क्रिक्श कुम्मेक्श पे। प्रिया सामनुवर्तमान: Kumár. III. III. 8. 7— कि... विलम्बितीडिंग I have been delayed all this time, wandering about out of curiosity for the sight of the drinking of the Siddhas and Vidyâdharas mingling together at the marriage

9:—With bodies annointed with Harichandana and wearing garlands of Santânaka flowers, with their bright garments made variegated by the contact with the lustre of the jewelled ornaments, these Vidyâdharas along with the Siddhas, drink mingling together, the wine remaining after being tasted by their beloveds, under the shade of the sandal trees.

Prose order: हरिचन्दनेन दिग्धाङ्गाः, सन्तानकानां स्रजः दथतः, माणिक्या-मरणप्रभान्यतिकरैः चित्रीष्ठताच्छांशुकाः सिद्धजनैः सार्धं मिश्रीभूय अमी विद्यापराः चन्दनतरुच्छायासु दयितापीतावशिष्टानि मधूनि पिवन्ति । ( शार्नृलविक्रीडितं ).

इरिचन्दन and सन्तानक are celestial trees. पन्नैते देवतरवो मन्दारः पारि-जातकः। सन्तानः कल्पनृक्षश्च पुंति वा हरिचन्द्वम् ॥ क्लिपाङ्ग would mean 'with limbs made glossy,' चित्रीकृत variegated or picturesque. अच्छ pure, bright. दियताभिः पूर्व पीतानि पश्चात् अवशिष्टानि.

10:—This face of my beloved, having conquered the moon by the lustre of her cheeks and now glowing with the heat of the sun desires (or tries) indeed to conquer the lotus.

Prose order: प्रियाया: एतत् मुखं कपोल्यो: कान्त्या दाशिनं जिल्वा, अधुना तापानुरक्तं (सत् ), कमलं जेतुं धुवं ईहते । ( आयां ).

The face, by the natural splendour of the cheeks has defeated one of its competitors viz. the moon, and now with the additional glow imparted to it by the sun's heat, the face is trying to vauquish the other competitor viz. the lotus. The reading क्षिप्ता would mean 'having thrown in the background.' तापामितान red on account of heat. III. 10. 2—व्येव...you have been vainly troubled by us, with our longing to see the pleasure—garden. जीमृतवाहन means to say that he need not have taken the trouble of coming to the garden to see its beauty as मल्यवती's face possesses all the lovely things in the garden.

11:—This your face, shining with the creepers in the form of the eye-brows, and possessing sprouts in the form of the reddish lower lip, is indeed a delightful garden; while every other garden is but a forest (as compared to your face).

Prose order: भूलतोद्धासि पाटलाधरपञ्चनं एततः ते मुखं नन्दनं उद्यानम्, अतः अन्यतः केवलं ननम् । (अनुष्टुभ्).

भूवो एव रुते तास्यां उद्गासते इति, पाटल: अधर: स: एव पहन: यस्य. A garden has beautiful creepers and sprouts, but मल्यवती's face has creeper-like eye-brows and sprout-like lip of a superior beauty. नन्दनं delightful or it might mean 'the garden of the Gods, Paradise.'. अत: अन्यत need not be restricted to the नन्दन उद्यान, or the कसमाकरोचान. III. 11. 5-अस्माकमपि amongst us i. e. men also. बिट्चस refers to himself when he says दर्शनीयो जनोऽस्त्येव. III. 11. 8-वर्णयामि paint or describe. The बेटी uses the word in the first sense, while the विद्यक understands it in the second. III. 11. 12—ईदृश: तादृश: of this form or that. III. 11. 15—निद्रायमाण denom. from निद्रा, निर्मालिताक्ष. with eyes closed. The चेटी wants the विद्रापक to close his eyes so that she might disfigure his face and hence she tells him that he looked particularly beautiful when he was drowsy with eyes closed. HI. 11. 19-नीलर्स juice of an indigo plant. III. 11. 20—कालीकरिष्यामि blacken, a चित्र form. निष्पीडनं pressing. नाटयति gesticulates. III. 11. 22—पन्य: Lucky, blessed.

12:—Here is seen the springing of the flower of a smile on the sprout of your lower lip; but the fruit, oh lovely-eyed one, is eleswhere—in the eyes of me who observes it.

Prose order: मुग्याक्षि ते अधरपछने अयं स्मितपुष्पोद्रमः दृश्यते, फर्ल तु अन्यत्र पर्यतः मम चक्षुषोः । (अनुष्टुम् ).

स्मितं एव पुष्पं तस्य उद्गम:, अधर: एव पहला:, मल्यवती smiled when she saw the blackened face of विद्यक. There was the smile on her lower lip. The smile is identified with the flower and the lip with the sprout. Now one would naturally expect the fruit in the same place where the flowers and sprouts are to be found. But the fruit viz. the delight produced by observing her exquisite smile lies elsewhere i. e. in the eyes of जीमृतवाहन. The अलंकार is अवक्षति. The verse with the other readings would read स्मितं पुष्पोद्रमोडमं ते इर्यतेडचरपहल:। फलं सुजातं मुखाक्षि etc. Here is the flower in the form of your smile, the sprout in the form of your lip, and the excellent fruit in my eyes. The idea is not evidently as beautiful as that given by the readings adopted in the text. III. 12. 3—प्रमुज्य wiping. दण्डकाष्ठं उद्यस्य lifting up his stick. III. 12. 7—राजनुलं seems to have been used here in the sense of a

king or master. विद्यस means to say that he would not be able to punish the चेटी by taking the law in his own hands, in as much as the deed was done in the very presence of जीमृतवाहन who had apparently approved of it. राजदुक may mean 'a court of justice.' III. 12. 15—एवं...भव long may you be thus alone. एवं i. e. in the company of your husband. Under some pretext or other, the other characters make their exist, and the hero and the heroine are left together alone on the stage. Cf. S'ak. III. and M. IV.

13:—Possessing a reddish hue being touched by the rays of the sun and displaying the filaments by the shooting rays of the teeth,—this face of yours, oh charming one, is truly like a lotus. But then, the bee is not seen drinking the honey therefrom.

Prose order: अयि मुग्धे दिनकरकरै: मृष्टं (अतः एव) परिपाटलां द्युति विश्रत, संसर्पद्भिः दशनिकरणैः स्फुटोक्टतकेसरं इदं ते मुखं सत्यं कमलेन समम्, किं तु एतस्मिन् मधु पियन् मधुकरः न विभाज्यते। (इरिणी).

The lotus is red when touched by the sun's rays, and has filaments. मन्यवर्ता's face also is red and has the rays of the teeth corresponding to the filaments. So far the comparison is complete. But the lotus also has a bee drinking the honey and there is as yet nothing corresponding to it in the case of the face. जीम्तवाह्न wants to complete the similarity by kissing मन्यवर्ता, when he would correspond to the bee. The reading कि वा would mean 'why or for what reason?' III. 13. 2—प्राक्षेपण by tossing aside the curtain. The rule is that नाम्यान सम्बद्धाः प्रविभवरो मन्द्रां । e. no character should enter the stage unless its entrance is already suggested. But when a character wants to enter the stage suddenly, showing hurry, fear etc. the rule is broken, and the character makes its entrance by simply tossing aside the curtain.

14:-Without having killed that rival of Jimutavahana, how can I, shameless that I am, say 'Your kingdom has been seized by the enemy?'

Prose order: जीमृतवाइनस्य तं सपरनं अनिइत्य निलेखः अहं तव राज्यं रिपुणा हतं इति कथं इव कथयिण्यामि । ( आयां ).

सपत्न a rival or enemy. III. 14. 4—संरब्ध: agitated. III. 14. 6—मतन्नेन the noble जीमृतवाहन does not abuse his enemy by calling him मतन्नहत्तक as मित्रावस does. III. 14. 7—स्वनाशाय etc. Cf. M. I. राजा—वाहतक कि प्रतिपद्यते बेदर्म: । अनात्य:—आत्मविनाशम् । 1111. 14. 8—अपि नाम ... can this be true? I hope it is true. अपि नाम is used when the speaker expresses a hope mixed with uncertainty. III. 14. 9—उच्छित्तये for destruction. किंबहुना in short, why say more?

15:—As soon as these Siddhas, having received your orders are gone out instantly from here for battle, shutting out the sun's light by means of their aeroplanes moving all around and running over all the passages in the sky, and making the day dark as in rainy season, your own kingdom will be regained by you with the assemblage of princes humbled through fear caused by the destruction of your ill-behaved enemy.

Prose order: समन्तात् संसर्पद्धि: कृतसकलवियन्मार्गयानै: विमानै: स्थिगित-रिवरुच:, प्रावृषि इव वासरस्य इबामतां कुर्वाणाः एते सिद्धाः तव वचनं प्राप्य सद्यः इत: युद्धाय याताः च, उद्वृत्तशत्रुक्षयभयविनमद्राजकं स्वराज्यं ते सिद्धं च। ( स्रम्थरा ).

कृतं सकलस्य वियनमागस्य यानं यें:, स्थिगताः रवे: रुचः ये: ते, उद्बृत्तः यः शत्रुः तस्य क्षयात् यत् भयं तेन विनमत् राजकं यस्मिन् तत्, स्थिगतरिवरुचः may also be taken with वासरस्य, स्थिगत=stopped. उद्बृत्तः ... may also be taken as an adv. उद्बृत्तः ill-behaved, rebellious. With the reading क्षण, उद्बृत्तशत्रुक्षण ... would mean 'where the assemblage of princes is humbled for a short time by the fear caused by the rebellious enemies. उद्बृत्तभ्यः शत्रुभ्यः यत् क्षणभयं तेन विनमत् राजकं यत्र, राजकं=राजसमूदः the assemblage of feudatory princes. The use of च and च, याताश्च सिद्धं च, shows that the two actions are simultaneous. The past tense denotes certainty. III. 15. 1—कि वलोषे: What need for troops or a large army?

16:—By me, even singly, shining on account of the collection of the mane-like rays of the sword drawn in fury, attacked from near in battle, know the wretched Matanga to be already slain as by a lion though alone and springing from near is slain; the lord of elephants.

Prose order: रमसावकृष्टनिक्षिशदीधितसटाभासुरेण एकाकिना अपि मया आजी आरात् निपत्य हरिणा मतङ्गजेन्द्रं इव मतङ्गहतकं हतं एव विद्धि। (वसंततिलका)

रंभसावकृष्ट drawn in fury, suddenly. निश्चिश a sword (निर्गत: त्रिञतः अंगुलिभ्यः ) larger than thirty fingers. दीविति rays. The expressions एकाकिना, रभसा...भासुरेण may be taken with हरिणा also. रमसा ... भासुरेण when taken with मित्रावस should be dissolved as रमसेन अवकृष्टस्य निश्चिशस्य दीधितिसटा: (mane-like rays) तासां भरेण भासुर: and with हरिणा, ... दीधितिवत सटाभर: तेन भासुर: shining on account of his huge mane shining like the rays etc. आरात might mean 'from near' or 'from afar,' आराह्रसमीपयी: 1 The reading अद्रे: निपत्य would mean 'having sprung from the mountain'. III. 16. 1—कर्णों पिधाय closing his ears so that he might not hear the terrible words. III. 16. 2—एवं तानत or let it be thus. जीमूतवाहन's first thought was to condemn मित्रावस altogether, but then he changes his mind and wants to proceed in a milder way so as to respect मित्रावसु's feelings. He therefore first compliments मित्रावसु by saying बहुतर ... even much more than this is possible in a hero like you. बाह्सालिन् a brave man, possessed of strong arms.

17:—He, who will indeed unsolicited give out of pity even his own body for the sake of another—how can he consent to the cruelty of the slaughter of living beings for the sake of a kingdom?

Prose order: य: खलु अयाचित: क्रपया परार्थे स्वश्रारे अपि दद्यात, स: राज्यस्य कृते प्राणिवधकौर्यं कथं अनुमनुते। ( आर्या ).

प्राणिवधकोर्य cruelty of blood—shed. अहिंसा is the cardinal doctrine of Buddhism. III. 17. 6—अपि ... नान्यत्र moreover, I have no feeling of enmity towards anything else other than the Kles'as. क्रेश is used here in its Buddhistic sense of sin. The क्रेश are five in number:—अविद्या (ignorance), अस्मिता (egotism). राम (desire), देष (aversion, hatred), अमितिवेश (tenacity of life, or self-love). These five क्रेश are mentioned in the Yoga philosophy also. अविद्यासम्मारागद्वेषाभितिवेशा: क्रेशा: Yoga Sûtra II. 3. They are defined as follows:—अनित्याशुचिदु:खानात्ममु नित्यश्चिमुखासम्ब्यातरिविद्या । देग्दर्शनशक्तिकात्मतेवास्मिता। मुखानुश्यो रागः। दु:खानुश्यो देषः। स्वरसवाही विद्यांश्ये तथारूढोऽभितिवेशः। ibid II. 5—9. III. 17. 7—अनुकम्प्यताम् pity. क्रेशदासिकृतः a slave to i. e. under the complete influence of these क्रेश तथ्यक्ष a helpless person. गरीव वापडा in Marathi. III. 17.

8—उपकारी कृतज्ञ: said ironically. III. 17. 10—अनिवार्य ... निवतीयेतुं it is not possible to divert him whose mind is overpowered by anger and whose excitement cannot be controlled. III. 17. 12—वाधियामि I shall explain. III. 17. 13—परिणतमहः the day has drawn to its close, it is evening.

18:—This sun always driving (freeing) the bee from the interior of the lotus shut up by a seal of sleep, and who brings to life the entire universe by his rays (hands) intent on the sole object of filling up the quarters (fulfilling the desires), and who, even though he is setting, is beheld by the Siddhas with their mouths resounding with prayers begun—this sun alone is praise-worthy whose toil is only for doing good to others.

Prose order: निद्रामुद्रावबन्धात पद्मकौशात मधुकरं अनिशं अपास्यन्, आशा-पूरेक्कमंत्रवणानिजकरप्राणिताशेषविश्वः, अस्तं गच्छन् अपि प्रसक्तस्तुतिमुखरमुखैः सिद्धैः दृष्टः, यस्य प्रयासः परहितकरणाय एव, एषः विवस्वान् एकः श्राच्यः। ( सम्बरा ).

निद्रा एव मुद्रावबन्धः यस्मिन् सः तस्मात् पद्मकोशात्, अवबंध binding on all sides. The day-lotus opens its petals when the sun rises and closes them when the sun sets. The bee is confined in the lotus all night as the petals are closed in the absence of the sun who, when he rises up, frees it as the petals are opened up at sunrise. This idea is very common with Sanskrit poets, cf. the well-known verse रात्रिगीमिष्यति भविष्यति सुप्रभातं भारवानुदेष्यति इसिष्यति पद्भजश्री: । इत्थं विचिन्तयाति कोशगते दिरेफे हा इन्त हन्त निलनी गज उजहार ॥ The moment the sun rises, the liberation of the bees takes place. The reading ... व्यतिकर for मधुकर would mean the contact in the form of the shutting up by the seal of sleep 'i. e. all lotuses are awakened. आशानां पूर: एव एकं कर्म तरिमन् प्रवणै: निजकरै: प्राणितं अशेष विश्वं येन सः। आशा (1) directions, (2) the desires of the people. प्रवण engaged in, intent upon. The reading श्रीणिता ... would mean 'who pleases the whole world' etc. प्रसक्ताभि: स्तुतिभिः मुखराणि मुखानि येपां तै: refers to the evening prayers offered to the The sun is praised even though he sets. People generally do not care for a person who is coming to the end of his career. But the sun is an exception to this general rule.

The reading प्रसाद: would mean 'favour.' प्रवास: would mean 'travels,' 'revolution round the earth,' according to the old Astronomy. The sun is always engaged in doing good to others, hence he alone is praiseworthy. The चनि in the verse is that that king alone is praiseworthy who liberates all prisoners and fulfils the desires of his subjects and who is always engaged in doing good to others. The sun's condition reminds the noble जीमृतवाहन of the lofty principle of self-sacrifice.

There is some confusion as regards the time taken by the events described in this Act. The बिट and चेट make their appearance at dawn (III. 2. 19) and after some time जीमृतवाहन enters with मल्यवती. Their conversation hardly takes an hour. The conversation with मित्रावस takes but a few minutes, but we find that in III. 17. 13 (ध्यति परिणतमहः) we are told that it is evening time. The inconsistency can be removed by regarding the expression सम्पति परिणतमहः and the last verse as an interpolation, but we think that the lofty and noble sentiment in the last verse is something which we cannot afford to lose in our play and the poet may be excused the inconsistency as regards time.

## Act IV.

In the introductory scene, from the conversation of the कन्युकी and the प्रतीहार we learn that red garments have to be presented for ten days after marriage according to the custom of the time, to the bride and the bride-groom and also that विश्वावस wants to make a suitable present to the newly-wedded pair at the approaching Dîpâvali festival.

The Dîpâvali festival falls on the 1st day of Kârtika. According to our modern custom, no marriages take place during the four months from Âs'vin to Kârtika. Custom differed in those times or there was no necessity of a regular Hard for the marriage as it was celebrated on a mountain. Even now people are allowed to marry at any time on first or in holy ares.

कब्चुकी is the chamberlain or the superintendent of the harem. He is thus defined:—अन्त:पुरचरो वृद्धो विभो गुणगणान्वित:।सर्व- कार्यार्थकुशुलः कब्चुकीत्यभिधीयते॥

1:—Managing the affairs of the harem, and protecting myself from stumbling at every step by supporting myself by the staff and weakened by old age, I now imitate the whole course of conduct of the king who puts everything in order within the cities, who rectifies at every stage the wrongs done, by taking recourse to punishment by law and who is fond of praise.

Prose order: अन्तःपुराणां विहितव्यवस्थः, दण्डनीत्या पदे पदे स्वलनानि रश्चन् जरातुरः अहं संप्रति नृपस्य सर्वा वृत्ति अनुकरोमि । (उपजाति ).

अन्तः पुराणां with reference to the कन्नकी means ' of the harem ( अन्त:पुर ); with reference to the king, it means 'in the cities ' (पुराणां अन्तः ). स्वलनानि when taken with the कञ्चकी means 'the physical stumblings; 'taken with the king, it means 'the wrongs, or offences '. जरातुर: when taken with the कञ्चकी means ' disabled by old age ' ( जरवा आतुर: ), taken with the king, it means 'eager for praise ' ( जरायां आतुरः, जरा=praise ). दण्डनीत्या when taken with the कब्रुकी means ' by resorting to the staff ' which the कब्रुकी carries as a mark of his office and also to support himself; taken with the king it means ' by means of his penal code'. This verse is to be found in Priya. also ( III. 3. ). IV. 1. 3—दशरात्रं यावत for a period of ten nights i. e. days. IV. 1. 5—समुद्रवेला the sea-tide. वेटा also might mean 'the shore.' IV. 1. 6—उत or. IV. 1. 8— अस्यां वेलायां by this time. IV. 1. 12—उत्सवानुरूपं appropriate to the festival. निरूप्यतां have a look at it. The reading चिन्सतां would mean 'think of or suggest something.' निरूपतां would imply that the presents have already been settled upon and भित्रावसु is only asked to inspect them. चिन्लतां would imply that मिन्नावस is to think of some suitable presents which have not been secured as yet. For विकासन and its distinction from the प्रवेशन see P. 22.

## THE MAIN SCENE.

जीमृतनाहन while taking a walk one day with his brother-inlaw भिलावस on the sea-shore, comes across large heaps of bones 53

of the serpents killed by पहड. He also learns from भित्रावस that every day one serpent is sent by the king of serpents to nee for his food. जीमतवाहन resolves in his mind to spare the life of at least one serpent by offering himself in his place to पहड. In the meanwhile the door-keeper comes and informs मित्रावस that he is wanted by his father. मित्रावस then goes away cautioning जीमृत-ৰাহন not to remain long in that place. Then comes হাছাৰত the serpent whose turn it was that day for being eaten by नहर, with his old weeping mother. जीमृतवाहन offers to save शङ्खचड by sacrificing his own life. शहनड respectfully declines the offer and goes to pay his last respects to गोकर्ण. Just after शहनड is gone, the कञ्चकी comes and offers red garments to the hero as a present according to the custom. These garments are a god-send to जीमतबाइन as the victim of गरूड was to be clad in red garments. जीमतबाहन at once stands on the वध्यशिला clad in red garments and गृहड who immediately arrives, mistaking him for the serpent, takes hold of him when there is a flourish of trumpets and showering of flowers in the sky. गरह then goes to the मलय mountain in order to devour his prey at ease.

2:—The grass-plot is the bed; the white stone is the seat; the place underneath the trees is the house, the cool water of the stream forms the drink, the roots are the food and the deer are the companions. Thus in the forest where all objects of enjoyment can be had unsought and where persons in want of anything are difficult to be had, there is this draw-back, that we have to stay in vain barren of accomplishment of good to others.

Prose order: शादलं शय्या, शुचिशिला आसनं, द्रमाणां अथ: सम, शातं निर्झरबारि पानं, कन्दाः अशनं, मृगाः सहायाः, इति अप्राधितलभ्यसर्वविभवे दुष्प्रापार्थि-नि बने यत् परार्थघटनावन्ध्यै: वृथा स्थीयते ( इति ) अयं एकः दोष:। ( दाईल-विक्री डितं ).

शाइलं a grassy plot (शादा: green grass अस्मिन् सन्तीति). अबः=अधोभूमिः, अप्रार्थिताः लभ्याः सर्वविभवाः यत्न, दुष्प्रापाः अधिनः यत्न. In the forest, all the necessaries of life can be secured very easily and so nobody is in want of anything and hence there are no

opportunities for doing good to others. Such a life, according to जीमूतवाहन is not worth living as one can do no good to others. The reading ... वन्थ्ये would be construed with बने. Cf. for the idea in the first two lines तरच्छाया तीय यदिष तपसा योग्यमदानं। फलं वा मूलं वा तदिष न पराधीनमिह व: ॥ Uttar. II. IV. 2. 1—समयो ... it is time for the tide to flow in.

3:—Since there arises this loud noise deafening the ears, heightened by the continuous and violent dashing of the lordly water-elephants emerging (from the water), and making all the interior regions of the mountain-caverns reverberate—in all probability here is this tide coming, white with the innumerable rolling shells.

Prose order: यथा उन्माजलकु अरेन्द्ररमसास्फालानुबन्धोद्धतः सर्वाः पर्वतकन्दरो-दरसुबः प्रतिध्वानिनीः कुर्वन् अयं श्रुतिपथोन्माथी उच्चैः ध्वनिः उचरति, तथा प्रायः प्रेक्षदसंख्यशक्षपवला इयं वेला आगच्छति । (शार्दूलविक्रीडितं).

उत्मन्त्रतां जलकुक्षरेन्द्राणां रभसेन यः आस्फालः तस्य अनुबन्धेन उद्धतः, आस्फाल dashing or striking against. अनुबन्ध continuity. The reading उद्धनंत् would mean 'producing a loud noise'. पर्वतानां याः कन्दराः तासां उदरभुवः (interior regions). प्रतिष्वानिनीः or ध्वानिताः echoing, reverberating. उद्धैः loud or loudly if it be taken as an adv. श्रुति-पर्योग्नाथी lit. paining or jarring upon the region of the ear i. e. deafening. प्रेङ्गन्तः (rolling, swinging) असङ्घयाः शङ्घाः तैः धवला. The reading ... बल्या would mean 'having circles of shells' etc. यथा-तथा. since—therefore. This stanza is quoted in the साहित्य-दर्पण as an example of spirited style.

4:—With water fragrant with the spitting out of elephants and sharks who have swallowed up the foliage of clove plants, this tide of the sea appears to be decked with the rays of gems.

Prose order: क्विलतल्बङ्गपछवकरिमकरोद्वारसुराभिणा पयसा एषा समुद्रवेला रत्नबुतिराजता भाति। ( आर्या ).

कवालिता: लबक्रपहना: यै: तेषां करिसकराणां उद्गारेण सुर्मिणा. पथसा=पथसा उपलक्षिता (इत्थंभृतलक्षणे तृतीया). IV. 4.1—जल ... क्रम्य getting out of the way of the flowing water. IV. 4.3—शरत ... सानव: here these peaks of the मल्य mountain, spread over by the veils of clouds white on account of autumn, possess the beauty of the

peaks of the Himâlaya. पटल a veil or covering. प्रालेशाचल the snowv mountain i. e. हिमालय. (प्रालय=snow). IV. 4. 5-अस्थिसंचाता: heaps of bones. जीमृतवाहन mistakes the heaps of bones for the peaks. Cf. लक्ष्मण:-आयें पुरत एव ते झुमगिरि: किंनामधेय: । अमणा-नायं गिरियेशोराशिरिव वीरस्य वालिनः । एष दुन्दुभिदैत्येन्द्रमहिषस्यास्थिसंचयः ॥ Mahá V. 1V. 4. 6—संघातमृत्यवः (संघातेन मृत्यवः) wholesale deaths or संघातेन मृत्यः एपां ते, dying in heaps. 14. 4. 7—इह किल ... वैनतंयः Here indeed गरूड ( the son of निनता ) used to feast on one serpent every day, pulling him out from the nether regions in a manner in which the whole ocean down from the bottom was scattered about by the wind caused by his wings. रवस्य पक्षयो: पवनेन अपारत: समस्त: सागरतलस्य प्रः यस्मिन् यथा तथा. The reading स्वपक्ष ... जल: would be a Bahuvrihi compound going with वैनत्य, किल indeed, or it is reported. आहारयति denom. from आहार or ' तत्करांतीति ' णिच, आहार करोति. The following extract from the बहत्कथाम अर्ग (P. 110. 89-95) would explain the cause of the enmity between गहड and the serpents ... कहुश्च विनता चेति कदयपस्य प्रिये पुरा ॥ बालधी भारकराश्वानां सिता-सितविवादतः । पणं दास्याय चकान्ते प्रतिज्ञाक्ततिश्रये ॥ कृष्णवालान्विधायाश्रान् कह्न पत्रेर्भजक्षमेः । दास्य निनाय विनतां व्याजाद्ररुडमातरम् ॥ तस्या निश्चम्य दास्यं तस्पीयूष-हरणावधिः । वैनतेयो वहन्नागान्मातुर्दास्यमवारयत् ॥ जवात्पीयपमाहृत्य जित्वा शक्तं खोश्वरः। प्रदाय कार्द्रवेयेभ्यो दासभावादमुच्यत ॥ धृतं पीयूपकलशं कुशेश्वमेत्य बासवः । जहार तत्क्षणाद्रश्चि लिलिहुः पन्नगाः कुशान् ॥ ततो दिजिह्नतां प्राप्ताः खरदर्भावलेहनै: । विष्णोर्वरात्सुपर्णस्य भक्ष्यतां पन्नगा ययु: ॥ IV. 4. 10---अतिदुष्करं something that is very dreadful. IV. 4. 11—मकल ... राष्ट्रिना who apprehended the destruction of the whole serpent race. IV. 4. 13—मां प्रथमं भक्षय clearly shows what the noble जीमृतवाहन would have done if he were in the place of वासकि. IV. 4. 16—त्वदाभ-पातसन्त्रासात out of fear caused by your onslaught. IV. 4. 17-सर्वन्ति fall out. गर्भा: embryos, पञ्चत्वं lit. the state of being dissolved into the five elements of which the human body was supposed to be formed, i. e. death. VI. 4. 18—सन्ततिविच्छेद destruction of the progeny. तद्यदर्थ ... प्रेचयापि I shall send every day one serpent for which you attack the world of serpents, to you waiting on the sea-shore. IV. 4. 20-कष्ट ... पत्रण: It is a pity that the serpents were saved by the king of serpents on this condition.

5:—In the midst of his two thousand tongues, was there not even one tongue by which he could say 'Here is this my own self offered to-day to the enemy of serpents for the protection of the serpents'?

Prose order: तस्य जिह्नासहस्रद्धितयस्य मध्ये अहिरक्षार्थं अहिद्विषे अद्य एष आत्मा मया दत्तः इति यया ब्रवीति सा एका अपि जिह्ना तस्य न अस्ति किम्। (इन्द्रवज्रा).

A serpent has two tongues ( see the extract from बृहत्स्थानस्त्री given above ( IV. 4. 7 ). बासुकि is said to have a thousand mouths and consequently two thousand tongues. The reading ताइनगृहसका means the same thing. रसजा=the tongue. There would also be a pun on रसजा which also means 'knowing the pleasure' of benevolence here. But it would be better to expect a plain statement from जीमृतवाहन. The reading आहितियों would mean 'from the enemy of serpents,' abl. sing. and would be construed with अहिरसार्थ. IV. 5. 1—प्रतिपन्न accepted, agreed to.

6:—Those lordly serpents whom the king of birds thus brought to an agreement by the king of serpents eats up—of them these are the heaps of bones shining like snowy peaks, which have undergone, are undergoing and will undergo increase as days pass on.

Prose order: इति भोगिपतिना विहितव्यवस्थः एषः पक्षिराजः इह यान् अहिपतीन् भक्षयति तेषां अमी तुहिनशैलश्चः अस्थिकृटाः दिनैः विवृद्धिं गताः यान्ति यास्यन्ति च। (वसन्तितिलका).

भोगिन् one having a hood, a serpent. निहित्यवस्थः with whom an agreement was arrived at. The same expression occurs in a different sense in IV. 1. प्र० The order यास्यन्ति, यान्ति and गताः is faulty and is adopted for the exigencies of metre. तृहिन snow. The Trivandrum edition reads this verse after IV. 4. 19—and जीमृतनाहन has two continuous verses 5 and 7 to say. We think that our arrangement is better as it is more in the fitness of things that जीमृतनाहन should interrupt भित्रावस in the middle and offer his criticism on the extraordinary agreement, than wait till the whole speech of भित्रावस is over.

7:—Even for the sake of the contemptible body which is the abode of all impurities and which is more worthless than worn out grass, ignorant persons commit sins.

Prose order: सर्वाद्याचिनिधानस्य जारतृणल्धीयसः दारीरकस्य अपि कृते मूढाः गपानि कुर्वते । ( अतुन्द्रभ् ).

निधान abode, resort. The reading कृत्रहस्य विनाशिन: would mean ' which is ungrateful and destructible. ' शरीरकं diminutive from शरीर, meaning कृत्सितं शरीरम् . IV. 7. 1-कृष्टपर्यवसाना विपत्तिः calamity having a miserable end. वहं अपर्यवसाना ... would mean ' Alas, an endless misery 'etc. पर्यवसान end. अपि शक्त्याम् Shall The able ? IV. 7. S.—(कर्षे) एवम् ; the प्रतीहार tells his message (IV. 1. 11-12. ) in the ear of भिवाबस as it concerns the presents to be given to जीमृतवाहन and so it would not have been proper to tell it aloud. Only such things should be told in the ear, as are known to the audience or as would be made known to them afterwards in the play itself in some other way. IV. 7. 11-बहुबलवाये in which there are many dangers or obstacles ( प्रखवाय ). It might appear somewhat strange on the part of मित्रावस to leave his brother-in-law alone. जीमतवाहन probably did not show any desire to return so soon and what भित्रावस could do in the circumstances was to warn him, which he does. (IV. 7. 11-12). At any rate the poet wanted to keep जीमृतवाहन alone and he does it on the whole pretty naturally. IV. 7. 16-व्यापादमानः being destroyed. Pass. Pres. Part. Caus. of पद with वि and आ. IV. 7.18—अये shows surprise. योषित ... प्रलाप: the cry in distress as if of a woman. IV. 7. 19—सुनीकरिये I shall make it plain. IV. 7. 20-गोपायित ... guarding a pair of garments. गोपायित would also mean ' concealing ' it from the old woman probably to spare her feelings (see IV. S. 31). IV. 7. 24— चित्रक chin. IV. 7. 25— अनेन ... पातालम् the nether worlds deprived of the moon in the form of this your face will now be darkened. The poet here has fallen into a curious mistake by referring to the conventional मुखचन्द्र. The पाताल has as a matter of fact no light at all, being always full of darkness. The serpents however may be feeling light even there, and that light too is now to disappear. The reading मम हृदयं अन्धः कारीभविष्यति पातालमपि my heart as well as the पाताल is darkened. IV. 7. 29—अवृष्टस्याकरणं which has not seen the rays of the sun i. e. so tender. निर्देणः merciless, प्रणा=pity. IV. 7. 30—कण्ठे गृहीत्वा embracing him. IV. 7. 31—अलं परिदेवितेन enough of lamentation.

8:—When mortality first clasps the new-born child, then the mother like a nurse; what room then is there for grief?

Prose order: यदा अनित्यता जातं प्रथमं ऋोडीकरोति, पश्चात जननी धात्री इव (कोडीकरोति) तदा शोकस्य कः क्रमः । (अनुष्टम् ).

धालीन cannot be construed with अनित्यता as the nurse never takes possession of the child in priority to the mother. Wift means a nurse and not a midwife. कोडीकरोति embraces, clasps to the bosom, क्रोड bosom. Of. for the idea मृत्युर्जन्मवता वीर देहेन सह जायते। IV. S. 4—कि ते ... मोहितया what have you to do with this talk of your mother infatuated by love for her son ? IV. 8. 5—राजकार्य duty to the king. IV. 8. 8-नव्यशिका the slaughter-slab. IV. 8.12-प्रसक्तः continuous. IV. 8. 13—अभिन्यक्तिः disolosure, विटपान्तरितः concealed behind the tree. 1V. 8. 17—स्वामिन ... मन्त्र्यते this terrible or pitiless thing is said as it is the king's command. IV. 8. 24—रत्रताञ्चकयुगलं ... victims are dressed in red clothes when they are carried to the place of execution. चारुदत्त in Mri. X. has marks of red चन्दन on his body, similarly मालती is dressed in red when she is being offered as a victim in Mal. V. न्यरतालक्तकः रक्तमाल्यवसना. रक्तांशुक ... लक्षिनं characterized by the mark of red clothes. 1V. 8. 32—इदं ... संमाव्यते this appears to me like (as dreadful as ) a stroke of the thunderbolt. The reading इदं त्व बध्याचिह्नं वसने येन विभाति में हृद्यं means 'this is the garment, the mark of a victim, that frightens my heart. 'IV. 8. 39 मनोर्यशतलब्द oh one obtained as a fruit of hundreds of vows ! भनत oh devoted one!

9:—I think that not only the beak but (also) the heart of the lord of birds is made of adamant, who, giving up all pity, can prey upon this child standing near (his) mother who is distracted and who constantly sheds continuous tears and having uttered many a wail, casts her eyes in a pitiable manner in all directions saying 'Oh child, who will be your saviour?'

Prose order: मृद्धाया: मुहु: अश्रुसन्तित्सुच:, बहून् प्रलापान् इत्वा पुत्रक कः तब ज्ञाता इति दिक्ष दृशं कृपणं क्षिपन्त्याः मातुः अङ्के उपागतं इमं शिशुं पृणां स्थक्ता अश्रतः खगाधिपस्य चञ्चः एव न वज्रेण (कृता) हृदयं (अपि) वज्रेण कृतं मन्ये। (शार्द्काविक्रीडितं).

मूहा distracted or confused. The reading करनाता मन पुनक would mean 'Oh my child, who will be the saviour (of you)?' or 'Oh child, who will be my saviour (by saving you)?' ह्रपणं adv. or it may be an adj. going with इश्चन् अहे lit. in the lap, i. e. in the vicinity. The reading चाववेण would be construed with अश्चतः eating by the end of the beak. IV. 9.1—दःखा ... प्रति Mr. Paranjpye rightly objects to such a stage-direction which is in fact no stage-direction at all. How are the audience to know that श्रह्मचूट fears that his mother's heart will break into twain? The actor might gesticulate excessive grief, but he cannot gesticulate fear due to the precise calamity viz. that of the breaking of the mother's heart in a manner intelligible to the audience. The whole passage is therefore only for the use of the reader of the play and not for the spectator.

10:—By whom, possessed of an excessive compassionate nature, the prayer of suppliants was not rendered barren, by whom through the vow of kindness, were not counted their personal interests as against those of others, who were possessed of minds which were always distressed at the distress of others—those good ones have ceased to exist! Ah mother, check this flow of tears; before whom can you now weep?

Prose order: अत्यन्तदयापरै: यै: अधिनां प्रार्थना नःध्या न निध्ता, कारण्य-परियदात यै: परार्थ प्रति स्वार्थ: न गणित:, थे नित्यं परदु:खदु:खितिधय: ते साधव: अस्तं गता:, मात: बाष्यवेगं संहर, अधुना कस्य अग्रत: रुखते । ( शार्द्छिकिकीडिते ).

Trivandrum edition drops this verse altogether. From IV. 9. दि॰ we learn that the old lady wanted to see if some one could help her and so the verse apart from its intrinsic beauty, appears also to be in harmony with the context. यहान्द surely does not wish to save himself at the expense of another as we shall see later on. He is too proud for that. He simply wants to

tell his mother that her wailing would be alsolutely of no use, IV. 10. 1-मार्जयन् wiping. किमतिनेहन्येन what is the use of excessive grief or distress? IV. 10. 7—एक एव पुत्रकः only son. IV. 10. 9-क्य ... स्मृतः how was my son alone remembered by you in this vast world? The reading ... अविच्छिते जीवलोके मम पुत्रों न विस्मरितः means ' why have you not forgotten my son when the whole world of mortals stands uninjured?' Why did you not select some one else for your victim? IV. 10. 10—मुक्या ... I am undone in every way—luckless that I am!

11:—If I do not save this distressed one, almost deprived of life and abandoned by his own relatives, what then is the use of my body?

Prose order: आर्त कण्ठगतप्राणं स्वबन्धिमि: परित्यक्तं एनं यदि न लाये ततः में शरीरेण कः गुणः । (अनुष्टुम् ).

कण्डनतमाण lit. whose life is come to the throat on its way out of the mouth or the head. i. e. on the point of death. IV. 11. 2-स्तर्वस्मय fortify, strengthen. IV. 11. 10.-विनतानन्दन ... the old lady mistakes जीमृतवाहन for गरुड and offers herself as his victim. In the stage direction IV. 11. 8. after ससंभ्रम, गरुडभ्रान्या is to be found in some editions. But such a stage direction becomes absurd for the same reasons as are stated in IV. 9. 1.

12:—Having witnessed this affliction of this woman on account of love for her son, I think that even the cruel-hearted enemy of serpents will feel pity.

Prose order: पुत्रस्नेहेन अस्या: इदं विद्ववत्वं विलोक्य अक्रुणहृद्य: भुजक्शनु: अपि करुणां करिष्यति ( इति ) मन्ये। ( आर्या ).

13:—Where is that Garuda possessing a terrible beak besmeared with the streaks of blood let loose by the breaking asunder of the brains of big serpents and where is this benevolent man of a gentle nature, appearance and form!

Prose order: महाहिमास्तिष्कविभेदमुक्तरक्तच्छ्याचर्चितचण्डचञ्चः असौ गरु-त्मान् क, सौम्यसमावरूपाकृतिः एषः माधुः नाम क च। (उपजाति).

महान्त: ये अहय: तेषां मस्तिष्कानां विभेदेन मुक्ताभि: रक्तच्छट।भि: चिंचता चण्डा चख्रु: बस्य स:, मस्तिष्क brains. क-क are used to show that there is a great difference or incongruity between two sets of things. Cf. क स्थंप्रभगे वंशः क चालपविषया मितः। Raghu. I; तपः क बस्से क च तावकं वपुः Kumûr. असौ is generally used to denote a thing that is near the speaker. Here Garuda is not near and so the use of असौ is wrong or Garuda may be said to be present to the mind of the speaker. The reading सोमस्त्रभाव ... would mean 'having the nature etc. of the moon. ' सन्वस्त्रभावाकृतिः means 'whose nature and form are full of goodness ( सन्व ) 'where सन्व would be one of the three well-known गुणंड of the सांख्य and योग philosophy. IV. 13. 3—मा मेपी: the augment of अमेपीः (Aorist भी) is dropped before the negative particle मा.

14:—Oh mother, hand over to me this sign of the victim, covering myself with which I shall offer my body to the son of Vinata for his feeding, in order to save the life of your son.

Prose order: अम्ब एतत् वश्यचिह्नं नम अर्पय, प्रावृत्य ते पुत्रस्य जीवित-रक्षणाय विनतात्मजाय आहारायितुं स्वदेहं यावत ददामि । ( उपजाति ).

यानत् and पुरा used with the present tense, give the sense of the future. cf. आलोके ते निपतित पुरा Megha. IV. 14. 3—प्रतिहत ... May evil be averted. IV. 14. 4—जात is used as an epithet of endearment. IV. 14. 6—प्रहो ... चेत: Lo! the mind of this noble one is contrary to the course of the world. चरितम् would mean action, behaviour.

15:—Who gives, as if it were a straw, out of pity for the sake of another, his very life—it is a wonder—for the sake of which Vis vâmitra formerly ate the flesh of a dog like a Chandâla, for the sake of which, by Gautama was killed Nâdîjangha who had conferred an obligation upon him, and for the sake of which this son of Kas'yapa, Garuda, eats serpents every day.

Prose order: यित्रिमित्तं पुरा विश्वामित्रः श्वपचः इव श्वमासं अभक्षयत, यत्क्कते गौतमेन कृततदुपक्कतिः नाडीजङ्घो निजन्ने, यदर्थं वन्न्यपस्य पुत्रः अयं तार्श्यः प्रतिदिनं उरगान् आत्ते, तान् पत्र प्राणान् कृपया परार्थं तृणं इव यः जहाति, चित्रम् । (सम्परा ).

The first two lines refer to the stories in the शांतिपर्व of the महाभारत. विश्वामित्र oppressed by hunger, went to the house of a चाण्डाल during the dead of night and found there the flesh of a dog. While he was on the point of eating it, one of the चाण्डालं awoke and began to remonstrate with him on the impropriety

of eating the dog's flesh by a sage; विश्वामित्र being too hungry. did not pay any attention to him and offering a small portion of it to the Gods, satisfied his hunger by eating the remainder. প্ৰদন্ম one who eats dog's flesh, a নাডালে, নাডালিড্ৰ was the lord of cranes, ruler of a forest near the modern Allahabad, who recommended गौतम a poor Brahmin to his neighbour विरूपास a राक्षस prince ruling near अयोध्या. गौतम having secured immense riches from विरुपाञ्च returned to the lord of cranes. Being very hungry, the ungrateful गौतम roasted नाडींजङ्घ to death and ate him up. विरूपाक्ष on learning this, caught गौतम and put him to death. Indra ultimately revived by his nectar নার্ডাজন্ম, at whose intercession, गोतम was also restored to life. ताक्ष्य son of ताक्ष or तक्ष which is an epithet of करवप. There is no sin in eating anything you like to save your life. जीवितात्ययमापन्नी योडनमत्ति यतस्तत: आकाशमिव पद्भेन न स पापेन लिप्यते ॥ ... श्रुचितश्चातुमभ्यगाद्विश्वामित्री श्रजाधनीम् । चण्डा लहस्तांदादाय धर्माधर्माविचक्षण: ॥ Manu X. IV. 15. 1—आत्म...निर्व्यांजा sincere on account of your determination to offer yourself. IV. 15. 2—निर्वन्य insisting.

16:—Insignificant creatures like myself are born and die (in any number). Whence can there be the birth of persons like you who sacrifice their bodies in the interests of others?

Prose order: भादृशाः क्षुन्द्रजन्तवः उत्पद्यन्ते श्रियन्ते च, परार्थदत्तदेहानां त्वादृशां क्षतः संभवः । अनुष्टुभ् ).

कुतः संभवः i. e. persons like you are born very rarely. The reading परायं बद्धसाणां means 'who are always prepared (to sacrifice themselves) for the sake of others. 'IV. 16. 1—अध्यवसाय determination. IV. 16. 2—न मे ... कर्नुमहंसि it is not proper for you to throw an obstacle in the way of my desire of accomplishing the object of others, for which an opportunity has been secured after a long time. अस्तराय lit. that which comes between i. e. an obstacle. IV. 16. 3—विकल्प doubt, misunderstanding. IV. 16. 6—यदि ... अनुकल्पनीया if I deserve your pity. IV. 16. 7—अस्मिदिपचिविक्रवा afflicted by my calamity. न यथा ... विन्त्यताम् think of some remedy so that she will not abandon her life. IV. 16. 9—व्यवस्थः dependent upon you, resting with you.

17:-If you wish to see her live, who dies when you die and lives when you live, save yourself by means of my life.

Prose order: त्विय त्रियमाणे या त्रियते, त्वीय जीवति या जीवित तां जीवन्ती यदि इच्छिसि, मम असुभि: आत्मानं रक्ष । (अनुष्टुम् ).

IV. 17 2—जननी पुरस्क्रस leading the mother before you. IV. 17. 3—चातस्थानं place of execution. स्त्री ... कातरतया on account of nervousness natural to a woman. IV. 17. 4—विपन्न ... सङ्कुलं filled with many a skeleton (कङ्काल ) of dead serpents. महाइमझानम् a big cemetery.

18:—In this (cemetery) where a dense darkness is spread by vultures that are greedy of devouring pieces of raw flesh, which being held by their tremulous beaks, drop down on the way and that have begun the flapping of their pairs of wings, the series of flames of fire of jackals, thrown out by the mouths and hence falling into the river of blood stinking of the large mass of fat flowing continuously, are making a sound as they are extinguished.

Prose order: चल्रचल्ल्यावंच्युतिपिशतल्बधासमंबद्धगर्थः आबद्धपक्षित्वविधु-तिभिः गृष्टेः बद्धसान्द्रान्धकारे अस्मिन् ( इमशाने ) शिवानां क्कोद्दान्ताः पतत्त्वः शि-खिशिखाश्रेणयः अजस्रस्रतवहलबसावासिक्से अस्रस्रोतिस छिम् इति स्वनन्ति । ( सन्धरा ).

चन्नन्या चन्नवा धृतस्य अर्थच्यतस्य पिशितलवस्य आसे संबद्धा गर्था यै:. The vultures were greedily carrying away a portion of flesh in their beaks. The portion of flesh not being held properly dropped down and the vultures were hovering down again to secure the dropping piece of flesh. आरन्या पक्षद्वितयस्य विधुतिः यै:, अधन्युत= अर्थमार्गे च्युतस्य or अथात् अंद्यात् च्युतस्य. We have understood by चा the beaks of the vultures. Some take it as referring to me so that the vultures were making themselves ready to pounce upon any pieces of flesh that might fall down from the beak of que. But the lines probably refer not to any future action but rather to a past action on the part of the vultures. संबद्धकी: means fixed their attention.' पिशितल्ब:=मांसखण्ड:. सान्द्र who have dense. The jackals are often described as being उत्ताम्खाः so that they vomit flames of fire ( शिविशिया ) from their mouths and these flaines coming in contact with the stream of blood produce a peculiar sound expressed by the word छिम् as they are extinguished. अजलं स्त्या बहल्या बसया यो बास: तेन विस्ते, बसा is fat. विस्ते=आमदुर्गन्धदु:सहे. स्वनन्ति produce a sound. The reading यत्रोहामं अमन्त्यः शमितशिखिशिखाः श्रेणयः would mean 'where the rows of female jackals wandering recklessly with the flames of fires (thrown out by their mouths) are howling (स्वनन्ति)' etc. अमस्त्रातम् the stream of blood. This verse is a typical example of the वीभत्सरस; of. with the idea in the second line गृष्टेगाबद्धमां वियति विचलितैदार्थिनिष्कम्पपक्षैः । धूमैर्ध्वस्तार्कमासां सघनमित्र दिशां मण्डलं दर्शयन्त्यः॥ Mudrá III.

19:—This cemetery which is every day not void of (always replete with) the serpent prey, which gives satisfaction to the enemy, the lord of birds, and which is full of bones and skulls as white as the moon, is like the body of Rudra, from which the necklace in the form of a serpent is never absent, which produces pleasure in (the mind of) Vinayaka and which is possessed of the moon, the white bones and skulls.

Prose order: प्रतिदिनं अहिना आहारेण अशून्यं, विनायकाहितप्रीति शशि-थवलास्थिकपार्लं हदं स्मशानं रौद्रं वपुः इव। (आर्या).

The expression बहिनाहारेण is to be dissolved as अहिना आहारेण when taken with the इमशानं and as अहिना हारेण when taken with the वपु: of रह who wears serpents on his body as ornaments. विनायकाहितप्रीति when taken with रमशान means बीनां (पक्षिणां) नायकस्य अहितस्य (बेरिणः) प्रीतिः यत्र which satisfies our enemy गरुड or बीनां नायकस्य (गरुडस्य) आहिता प्रीतिः यत्र; when taken with रौद्रं वपु:, it means बिनायकस्य (बिनेश्वरस्य गणेशस्य) आहिता प्रीतिः यत्र which gives pleasure to God गणपति. शशिषवरकाण when taken with रमशानं means शशिवत धवलानि अस्थीनि कपालानि च यत्र, and taken with रौद्रं वपु:, it means शशी च धवलानि अस्थीनि कपालानि च यत्र, and taken with रौद्रं वपु:, it means शशी च धवलानि अस्थीनि कपालानि च यत्र, and taken with रौद्रं वपु:, it means शशी च धवलानि अस्थीनि कपालानि च यत्र, and taken with रौद्रं वपु:, it means शशी च धवलानि अस्थीनि कपालानि च यत्र, and taken with रौद्रं वपु:, it means शशी च धवलानि अस्थीनि कपालानि च यत्र, and taken with रौद्रं वपु:, it means शशी च धवलानि अस्थीनि कपालानि च यत्र, and taken with रौद्रं वपु:, it means शशी च धवलानि अस्थीनि कपालानि च यत्र, and taken with रौद्रं वपु:, it means शशी च धवलानि अस्थिता पवलानि च यत्र, and taken with रौद्रं वपु:, it means शशी च धवलानि अस्थीनि कपालानि च यत्र, and taken with रौद्रं वपु:, it means शशी च धवलानि अस्थीनि कपालानि च यत्र, and taken with रौद्रं वपु:, it means शशी च धवलानि अस्थीनि कपालानि च यत्र, and taken with रौद्रं वपु:, it means शशी च धवलानि अस्थीनि कपालानि च यत्र, and taken with रौद्रं वपु:, it means शशी च धवलानि अस्थीनि कपालानि च यत्र, and taken with रौद्रं वपु:, it means शशी च धवलानि अस्थीनि कपालानि च यत्र, and taken with रौद्रं वपु:, it means शशी च धवलानि अस्थीनि कपालानि च यत्र, and taken with रौद्रं वपु:, it means शशी च धवलानि अस्थिति कपालानि च यत्र, and taken with रौद्रं वपु:, it means शशी च धवलानि अस्थीनि कपालानि च यत्र, कर्याचिक्य कपालानि च यत्र, कर्याचिक्य च यत्र कर्याचिक्य च यत्र कर्याचिक्य च या विकाय च या विकाय

aspect of the cemetery described in the 18th verse. The reading सामापन्यास would mean 'conciliatory or pacifying words.'

20:—In whatever state, oh mother, I may be born hereafter—in that condition, oh you affectionate towards your children, may you alone become my mother!

Prose order: मातः यस्यां यस्यां गतौ वयं समुत्पत्स्यामहे तस्यां तस्यां, हे प्रियस्ति त्वं एव नः माता भूयाः। (अनुष्डम् ).

प्रियः सुतः यस्याः सा प्रियसुता. It would have been better if মান্ত্ৰৰ had said that he wished to be a son to his mother in whatever birth she would take. It is not clear why शहन्ड addresses himself in the plural. In IV. 16. 6-also he says वयं अनुकम्पनीया:, but there it is possible to understand by वयं both शङ्कचंड and his mother; cf. for the idea in the verse प्रियस्य सहदो यत्र मम तत्रैव संभवः । भूयादमुख्य भूयोऽपि भूयासमनुसंचरः ।। Mâl. IX. IV. 20. 4-अपश्चिमं last ( अविद्यमान: पश्चिम: यस्य ). पश्चिम also means the same thing as अपश्चिम last. Mal. IX. contains both these words in one sentence अयमत्र ते जन्मन्यपश्चिमः पश्चिमावस्थापाथितो मकरन्दबाह्यरिष्वहः। 1V. 20. 6—अस्मादुत्तरेण to the north of this place. उत्तरेण usually governs the accusative or the genitive. The Megha. तत्रागारं धानेपतिगृहादत्त-रणारमदीयं has उत्तरेण used with the ablative as here. In Kûdam. also we have इतश्च नातिद्दे तस्यास्माद्भारतवर्षादुत्तरेण ..., दक्षिणगौवर्ण प्रदक्षिणीकृत्य having gone round the God at the southern गोकर्ण. गोकर्ण popularly called गोकर्गमहाबळेश्र stands on the Malabar coast near Karwar. It is one of the celebrated twelve ज्योतिर्किङ्ग. It is called दक्षिण to distinguish it from the northen one in Nepal. This exit of যন্ত্ৰত is rather abrupt. The sentence also appears to have been आत्मातम्. Possibly शङ्कचढ thought that it was no use wasting any more time in persuading जीमृतवाहन or comforting his mother. He would bow down to S'iva and then would offer himself to गरूड. The दूदा seems to have quietly gone with him thinking that he was willing to have himself saved by जामृतवाहन. IV. 20. 8-न ... लिपतं my desire is not fulfilled, as शहनड had gone away without giving him the वध्यचिह्न, अभिलपितं वध्यचिह्नरूपं देहविसर्जनं वा. The reading सपत्र ... would mean 'my desire is fulfilled. ' মার্মুড has gone away so that I can now offer myself to nes in his place.

IV. 20. 9—हदं रक्तांशुक्युगलं (referred to in IV. 1. 3.) is introduced in such a way as to be an answer to the query in IV. 20. 8—को नामास्युगयः. This is what is technically called a पताकास्थान which is defined as यत्राथं चिन्तितेऽस्मिस्तिङ्क्षिऽन्यः प्रयुक्यते। आगुंतकेन भावेन पताकास्थानकं तु तत् ॥ This is a familiar device resorted to by poets. In V. 3. च० the last word मृत्युः is similarly connected with जीमृत्वाहनस्य (V. 3. 1.) with which word the कञ्चकी begins his message. It is rather queer that the कञ्चकी should present the red garments to जीमृतवाहन in the इमझान. The poet seems to have made this indiscretion as it is so necessary for the plot. IV. 20. 12—अतिकतोपनत brought unexpectedly. IV. 20. 13-सफ्का ... पाणिग्रहः my marriage with मल्यवती has borne fruit. The red garments were a marriage-present to which जीमृतवाहन was entitled in virtue of his marriage with मल्यवती. IV. 20. 14—महत्त्वात् in my name.

21:-This pair of red garments, got at the proper time, gives great pleasure to me who am giving up my body for the sake of another.

Prose order: प्राते काले समागतं इदं वासोयुगं पराथें देहं उज्झत: (मम) महतीं प्रीतिं आथते। (अनुष्टुम्).

The reading करोति ... मम means 'gives great pleasure to me who have fixed my eyes on the interests of others alone.' (पराधे पन पना एक परा। IV. 21. 1—यथा ... पश्चिराजः As there is this terrible wind (नगरान्) which has shaken the heaps of rocks on the Malaya mountain, I guess that the lord of birds is near by.

22:—The rows of the wings resembling the Samvartaka clouds, over-east the sky; the wind caused by the speed, throws the water of the ocean on the shore as if for innundating the earth; and suddenly producing the apprehension of the end of a Kalpa and looked at with terror by the lordly elephants of the quarters, he, possessed of a refulgence like that of the twelve suns, reddens the ten quarters now and then by the lustre of his body.

Prose order: संवर्तकान्नै: तुल्याः पश्चतीनां पङ्क्तयः गगनं पिदधति, वेगानिल: अम्बुराहो: अम्भ: भुवः प्लावनाय इव तीरे श्विपति, सपदि च कल्पान्तहाङ्कां कुवंन्,

67

हिन्दिपेन्द्रै: सभयं नीक्षित: दादशादित्यदीप्ति: देहीबोतै: दशाशा: मुद्द: किप्शयित । (स्रग्धरा).

कल्प is a day and night of Brahmâ, a period of 432 million vears of men. At the end of the कल्प, संवर्तक, पुष्कर, आवर्तक and other clouds pour on rain, twelve suns scorch the earth and seven or forty-nine winds begin to blow furiously and ultimately the whole universe is destroyed to be created by Brahma again. The Veni. gives the signs of the कल्पान्त in the following verse. दर्भ विश्वं दहनिकरणैनोदिताः द्वादशाकाः । वाता वाता दिशि दिशि न वा सप्तथा सप्तभिन्नाः । छत्रं मेधैने गगनतल पुष्करावर्तकार्थः ... The reading तीरं बेगाबिरस्तं ... सिन्धोः means 'the shore shaken by the velocity, casts down waters of the ocean etc. Every quarter is supposed to have its own guardian elephant. देहांसोतै: by the lustre ( उसीत ) of the body. दशाशाः the ten quarters (आशा). कपिशयति = reddens illumines. The reading शिश्वहादशादिलदीप्ति: is not good. It may be explained as शिश्नां ( उदितमात्राणां ) दादशादित्यानां दीप्तिः इव दीप्तिः यस्य. but this is not complimentary to गहड. The compound is explained in the Trivandrum edition as शिशाः दादशादित्यानां दीप्तिः येन ततोडप्यधिक इत्यर्थ:. This is clearly a twisting of the compound. If the reading is देहोबोत: it would be the subject to कापि-शयति. Garuda's advent is described as producing the same results as would be seen at the कल्पान्त. Cf. with this description of गरुड's flight that of संपाति's flight in Maha. V.

23:-I think that Malayavatî, cool with the sandal juice from Malaya when embraced does not so gladden me, as does this slab of slaughter touched for the accomplishment of my desired object.

Prose order: मलयचन्दनरसाद्री मलयवती आधिष्टा (सर्ता) तथा न सख्यति यथा अभिवांछितार्थसिख्यै आधिष्टा इयं वध्यशिला ( इति ) मन्ये । ( आर्था ).

आश्रिष्टा is to be construed with both मलयवती and वध्यशिला. The reading मन: for मन्ये is also good. मन: would be the object to सन्वयाते.

24:-That happiness, which was not secured by me lying comfortedly in the mother's lap in my childhood, is obtained by me in the lap of this slab of slaughter.

Prose order: राँशने मातुः अङ्के निश्रन्थं शिवितेन मया यत सुनं न प्राप्तं तत सुनं अस्याः वध्यशिलायाः उत्सङ्गे लन्धम् । (आर्या).

The happiness derived from lying in the lap of the mother is greater than the happiness derived from मलयनती's embrace, and the happiness derived from the नध्यशिका is greater than the happiness derived from lying in the mother's lap.

25:—Having seen the disc of the moon and reminded of the form of S'esa coiled round through fear, and looked at with delight by my elder brother, when the sun was shaken by the fright of the horses of his chariot, with my wings rendered all the broader by means of the coverings of clouds sticking to their ends, here have I, greedy to devour the serpent, reached in a moment the Malaya mountain on the shore.

Prose order: हिमांशो: विश्वं दृष्ट्वा भयकृतवल्यां शेषमूर्ति संसमरन्, स्यन्दनाश्वत्रसनविचलिते पूष्णि (सित) अग्रजेन सानन्दं दृष्टः प्रान्तावसञ्ज्ञलथरपटले: आयतीभृतपक्षः अहिप्रासराक्षः पणः अहं वेलामहीश्रं मलयं क्षणेन प्राप्तः। (स्वर्धरा).

The reading शिष्ता would mean 'having discarded' in contempt. At the sight of the moon गरूड is reminded of the serpent-king coiling round so as to resemble the moon's disc through fear of himself (Garuda). The reading संहरन् for संस्परन would mean 'having contracted' the form of S'esa etc. At the sight of गल्ड, the sun's horses took fright so as to give a jerk to the chariot and hence the sun was shaken. अञ्च the elder brother i. e. अरुण who is the charioteer of the sun. सातन्दं because अरुण was glad to see his younger brother. प्रान्तेषु ( अग्रेषु ) अवसरजन्त: ये जलभरा: तेषां पटले:. The clouds that stuck to the ends of the wings made the wings appear to be broader and more expanded. वेलामहोश्रं the mountain situated on the shore. गृह: greedy. Here ग्रह is described as having crossed the moon, the sun and the clouds on his way to the मलय mountain. Really speaking ग्रह ought to have seen the sun first as it is more distant than the moon. It is not clear whether the idea of the sight of both the sun and moon is due merely to the poet's imagination or to the poet's knowledge of the fact that the moon is sometimes present in the sky, though obscured for the time being by the sun.

26:—By the merit which is acquired by me to-day, by saving a serpent through the offer of my body, may I in every birth, be possessed of a body only for (conferring) obligation on others!

Prose order: स्वरारीरदानात पन्नगं संरक्षता मया अद्य यत पुण्यं अजितं तेन मवे भवे परोपकाराय एव मम शरीरलाभः भूयात्। (उपजाति ).

It is not strange that the बोधिसस्त जीमूतबाइन should wish to be born again for the sake of others instead of wishing to have Nirvana as Buddha himself is described as taking many births to oblige the world. This verse also refers to the law of Karma by which one's future invariably depends on one's own past actions.

27:—Having struck on the chest with my beak more terrible than the thunder-bolt, I shall now for the purpose of eating forcibly lift up the serpent who is fallen on this slab of slaughter to save the remaining serpents, who is covered by a red garment as if besmeared with blood flowing from the heart broken through fear of me.

Prose order: शेषान् अहीन् रक्षितुं आस्मन् वध्यशिलातले निपतितं मद्भय-दीर्थमाणहृदयप्रस्यन्दिना असुजा दिग्धं इव रक्ताम्बरप्रावृतं भोगिनं अश्चनिद्ण्डचण्डतस्या चद्भवा वक्षासि निर्भिष्य भोकतुं तरसा अधुना उद्धरामि। ( शार्दूलविक्षीडितं ).

अशनिदण्ड is the thunder-bolt. तरसा forcibly. मद्भयात दीर्यमाणात हृदयात प्रस्वन्दिना, असूजा with blood. The red garment is as it were the blood flowing from the heart which is broken through the fear of गरुड, and covering the whole of the body. शेषान् अहीन रिक्षित्ं because according to the agreement with नासुन्ति (1V. 6) गरुड was to have only one serpent every day for his food. IV. 27. 1—नेपथ्ये... the flourish of trumpets and the shower of flowers behind the curtain. It would be better to construe दुन्दुमिन्नान्तः only with नेपथ्ये, otherwise the audience would not be able to notice the shower of flowers. The expression दुन्दुमिन्नान्तिः पुष्पवृद्धिश occurs in Mahā I. The gods themselves signify their appreciation of the noble sacrifice made by जीमूतनाइन.

28:—Why does this shower of flowers which has delighted the bees with their fragrance, fall from the sky? Why again does this sound of drums in heaven, make the circle of quarters noisy? Ah, I understand! It is even that famous Parijala, I think, shaken by the wind caused by my speed and this is even the deep sound of the Samvartaka clouds suspecting that it is (the time of) universal destruction.

Prose order: इयं आमोदानित्तालि: पुष्पवृष्टि: नभस्तः किं निपतित, स्वर्गे एष: दुन्दुभीनां निनाद: दिशां चक्रं किं वा नुखरयति, आं ज्ञातं, मम जवमक्ता सः अपि पारिजातः कम्पितः, जातसंहारशङ्कैः संवर्तकाभैः इदं अपि मन्द्रं रसितं सन्ये।। (स्वर्थरा).

गरुड in his blissful ignorance thought that the shower of flowers came from the पारिजात tree in heaven as it was rudely shaken up by his speed, and the loud sound was but the thunder of the clouds of universal destruction, which anticipated an imminent Pralaya. आमोदेन आनन्दिता: अल्य: यया सा. The reading सार्थ means 'along with. ' IV. 28. 2—स्वरुयन—taking up by the beak like a morsel.

29:—As this protector of (victim sent to protect other) serpents seems to me to be bulky, he will surely satisfy to-day my desire of eating serpents.

As this protector of serpents seems to be my Guru ( preceptor ), he will surely remove my desire of eating serpents.

Prose order: यथा एष: नागानां रक्षिता मम गुरु: माति तथा अद्य सर्पाश-नाकाङ्क्षां व्यक्तं अपनेष्यति । (अनुष्टुम् ).

This verse has two meanings, one literal and the other suggested. नागानां रक्षिता means (1) the protector of serpents, i. e. the victim sent by वाहाकी according to the agreement, to save other serpents (2) जीमृतवाहन who by sacrificing himself wants to save the serpents. गुरु: (1) bulky (2) adviser. आकाङ्क्षा अपनेष्यति (1) will remove the desire i. e. satisfy my desire (2) will remove the desire of eating serpents by advising me to refrain from killing the serpents and practise अहिंसा. आकाङ्क्षा might also be taken to mean 'doubt' in the suggested sense. The suggested sense refers to what is to follow in the fifth Act. So this is also a kind of पताकास्थानक according to some, प्रस्तुतागन्तुभावस्य वस्तुनोऽन्योक्तिस्चनम् । पताकास्थानक तुल्यसंविधानविशेषणम् ॥

## Act V.

The parents of जीमृतवाहन are anxiously waiting for his return. विश्वावस also sends his प्रतीहार to जीमृतकेल to inquire if जीमतवाहन has come to him. In the meanwhile a crest-jewel besmeared with flesh and blood falls at the feet of जीमतकेत. The mother of जीमृतवाह्न recognises it to be that of her own son. but the प्रतीहार suggests that it might be that of the serpent killed by गरह. After the प्रतीहार is gone, सञ्जनह comes up lamenting and informs जीमूनकेंतु that a विद्याधर had sacrified himself to save The parents of जीमूतकेत and मल्यवती well knowing that the विद्यापर could be but जीमृतवाहन prepare to end their lives by throwing themselves in fire and all of them, with the sacrificial fire, follow the stream of blood and come up to जीमतवाहन who is almost eaten up by গ্ৰুত. হাত্ৰভুত who has reached গ্ৰুত before जीयत्वेत shows गरूड his mistake, who is quite grieved to find that he had eaten the noble विधायर instead of the serpent and prepares to commit suicide by throwing himself into the sea. जीमतबाइन prevents him from doing this and advises him to practise अहिंसा. गरूड consents to do that, but जीमृतवाहन soon expires and क्हा at onces flies up to Indra to bring अमृत to revive him. The parents of जीमृतवाहन, मलयवती and शङ्ख्युड in despair are on the point of throwing themselves on the funeral pyre when the Goddess गौरी makes her appearance and assures them that all would be well and revives जीमृतवाहन. At the same time there is the shower of अमृत sent by गरह from heaven and all the dead serpents are also revived. गौरी also installs जीमृतवाहन as the king of the विदायरs and मतद and other enemies make their submission to जीमृतवाहन and all is well that ends well.

1:—When a beloved person is gone even to the garden in one's house, danger is apprehended through affection; what then of a beloved person in the midst of a forest which is frightful and in which many dangers are seen (actually)?

Prose order: स्वगृहीद्यानगते आपि क्षिन्धे स्नेहात पापं विशङ्कचते, दृष्टवह्नपाय प्रतिभयकान्तारमध्यस्थे (क्षिन्धे ) किसु । (आर्या ).

Cf. for the idea in the first half, अतिसेह: पापराङ्की Stake. IV. प्रेम पर्स्यात भयान्यपदेऽपि. In the pleasure-garden, there is likely to be no danger to anybody, still danger is apprehended through affection. किस how much more इष्टा: बहव: अपाया: यस्मिन् सः प्रतिभय: कान्तार: तस्य मध्ये तिष्ठति इति तस्मिन् . प्रतिभय adj. terrible. The reading दृष्टबह्मपाये would go with किन्धे 'for whom many dangers are seen' and is manifestly inferior to the reading adopted in the text. V. 1· 2---द:खं आस्ते is aggrieved. दु:खं adv. V. 1. 3—सन्निहितगरुडप्रतिभयं उदेशं region ( उद्देश ) terrible on account of गरुड being near. सन्निहितन गरुडेन प्रतिभयं or प्रतिभयं might be taken to mean 'fear'. सन्निहितं गरुडात प्रतिभयं वत्र. V. 1. 6—सहधर्मचारिणी—सह धर्म चरतीति, the wife who is the partner in performing religious duties. V. 1. 7—पर्युपास्यमान: attended, waited upon.

2:—Wearing two silken garments possessed of folds, tremulous like waves and resembling the foam-water, adorned by his queen possessed of good milk and of great virtue like the Ganges abounding in water and of great sanctity, this Jimûtaketu possesses well the beauty of the ocean while Malayavatî standing near him appears like the sea-shore.

Prose order: भङ्गवती तरङ्गतरले फेनाग्बुतुल्ये क्षीमे वहन् सुपयसा महा-पुण्यया देश्या जाह्नव्या इव विराजितः अयं जीमूतकेतुः तौयनिधेः सुसदृशीं श्रियं धत्ते यस्य एषा अन्तिकवर्तिनी मल्यवती यथा वेला (तथा) आभाति । (शार्द्कविक्तींडितं).

जीमृतवाहन is compared to the ocean, his two silken garments to the tremulous foamy waves, his wife to the holy आगीरथी and his daughter-in-law to the वेला. मङ्ग means 'a fold ' or 'a wave.' द्वपयसा and महापुण्यया are to be taken with both देवी and जाहवी. सुपयसा with देवी means 'possessed of good milk (in her breasts)', with जाहवी 'overflowing with water.' The reading सवयसा can be construed only with देवी 'of an equal age.'

3:—The pleasures of youth have been enjoyed (by me), (my) fame is spread, with a steady mind I have ruled over the kingdom and have also practised penance, praiseworthy is my son, this daughter-in-law is born of a family equal in rank to my own; should not death be thought of by me now (to-day) with all my desires fulfilled?

Prose order: योवनसुखानि भुक्तानि, यद्याः अवकीर्णम्, स्थिरियया राज्ये स्थितम् , तपः अपि चरितम्, सुतः श्राच्यः, इयं स्तुषा स्वसहृद्यान्वयजा, कृतार्थतया मया नतु अद्य सुरुपः चिन्त्यः। ( वसन्तितिलका ).

स्थिरिषया is to be construed with स्थित and चरित. With राज्ये feed it means 'with a firm mind' i. e. not swerving from duty, with तप: चरितं it means ' with a concentrated mind.' The reading ससदृशान्वयजा would mean 'born of a good and worthy family.' जीमूतकेतु means to say that now that he has done all his duties and has accomplished all his desired objects, he stands nuite prepared for death. V. 3. 1—सन्द was going to say जीम्त-बाहनस्य वार्तामन्बेष्टुं etc. but the expression जीमृतवाहनस्य coming in juxtaposition with मृत्यु: suggests something quite ominous. This is another पताकास्थान in our play. See our remarks on IV. 20. 9. V. 3. 2—शान्तं पापम् God forbid! V. 3. 3—देवी—Some editions read ब्हा for देवी. In the 4th Act, the mother of शहबह is called gat and though she does not appear in this Act so as to be confused with the mother of जीम्तवाहन, it is not desirable to have two persons in one play, to bear the same name. We have followed therefore the Trivandrum edition in naming जीमतवाहन's mother देवी. V. 3. 4—मलयवती, all manuscripts read मलयनती instead of नायिका in this Act. We have kept this arrangement though it appears inconsistent. मलयवती can be properly called a नायिका only in the first three Acts. In the fifth, she plays quite an unimportant part. V. 3. 11—अथ किस yes, quite so. V. 3. 15—प्राणवात्रार्थ for our livelihood, maintenance. V. 3. 18— अन्यदंव किमपि something quite different, euphemism for 'death.' V. 3. 21—मयाकुल ... while I am anxiously thinking.

4:—Oh left (unkind) eye, why do you throb again and again indicating evil to (befalling) me? Ah wretched eye! Down with your throbbing; my son is safe.

Prose order: दक्षिणेतर मम अनिष्टं सूचयन् मुहु: मुहु: किमु स्फुरसि, इतचक्षु: ते स्फुरितं अपहतम्, मम पुत्रक: कुशली । ( आर्या ).

दक्षिणेतर other than the right i. e. left. It also means other than kind 'i. e. unkind. The throbbing of the left eye in the case of males is a bad omen. इतच्छ: Oh cursed or wretched eye!

अपहते lit. destroyed. The reading स्फ्रितिमहायं ... means 'Here, this sun will destroy the evil effects of your throbbing'. If it is accepted, we must drop the next sentence altogether as it would be superfluous. V. 4. 1—विमुननेकच्छः the sole eye of the three worlds. उद्दलदोशिति: the thousand-rayed one i. e. the sun.

5:—What is this that falls down in front suddenly from the sky-which being looked at gives excessive pain to the eyes, emitting red streaks of the lustre of its rays, and shining like a star shaken by the portentous wind?

Prose order: आलोक्यमानं अतिलोचनदुःचदायि, निजगरीचिरुचः रक्तच्छ्याः विमुञ्जत, उत्पातवाततरलाकृततारकाभं किं मतत्त नभरतः सहसा पुरः पति। (वसन्ततिलका).

निजस्य मरीचिना रुच: (gen.). If the reading is रक्तच्छ्या ... रुच: as one expression, the compound should be dissolved as কেভান इत्र निजमरीचिरुच: (acc.). उत्पातवात portentous wind which is supposed to cause the phenomenon of meteors. The reading उत्पात-काल means the 'time of प्रत्य'. It is clear that the address to the sun in (V. 4.1) is introduced in order to make जीमृतंत्रत look up so that he might observe the crest-jewel of his son falling down. V. 5. 2—लग ... मांस: which has flesh full of blood adhered to it. चूडामणि: crest-jewel. V. 5. 7-मेव ... मृ: do not get troubled in this way, without knowing the truth. V. 5. 8-नखसुकोत्याता: torn off by the beak and claws ( नर्वे: सुखेन च उत्वाता:) or torn off by the ends of, claws (नखमुखे: (नखामे:) उत्वाता:). In the reading ताक्षेण ... इंट्या:, उल्यारूपा: means ' having the form of meteors'. V. 5. 9—सोपपत्तिकं reasonably, giving a reason. जीमृत-केतु is however not quite convinced by what सुनन्द says as is seen from V. 5. 15-अपि नाम ... I hope, can it be. V. 5. 16-संबीत: covered.

6:—Having bowed down to the God Gokarna, on the seashore, I have indeed hastily come to the place of slaughter of the serpents, but Garuda has flown up into the sky, having taken that Vidyadhara whose chest is pierced by his beak and claws (or by the ends of his claws)!

Prose order: अर्णवतटे गोकर्ण प्रणम्य त्वरितं तां भुजङ्गमवध्यभूमिं खलु प्राप्तः अस्मि, तं च नखमुखक्षतवक्षतं विद्याधरं आस्म गरुस्मान् गगनं उत्पतितः। (वसन्ततिकका).

शङ्गचूड has not actually seen the विधायर being carried off, but he puts in नख ... वक्षमं because he knows from experience what the fate of the victim would be when once caught by परुट. च is used in the sense of 'but.' Really speaking up to the 8th verse, this is a different scene. V. 6. 1—विध्वारणेयवान्यच most disinterested relative. V. 6. 2—विष ... पात a boat (पात:) for saving persons fallen into the ceean of distress. तृणीवृत considering it to be as worthless as a straw, V. 6. 3—प्रतिवचनं reply.

7:—The credit due to the saving of serpents, to begin with, has not been secured by me, nor has the gracious command of the king been carried out; saved by another by offering his own self, I am to be mourned for (pitied). Ah fie upon me! Alas, I have been quite deceived!

Prose order: अहित्राणात एका कीतिः मया न आप्ता, रवामिनः श्राच्या आज्ञा अपि न अनुष्ठिता, आत्मानं दत्वा अन्येन रक्षितः (अहं ) शोच्यः, हा थिक् कष्टं विज्ञितः बिक्षितः अस्म । (शालिनी).

The reading एकाई would mean 'for one day.' If that reading is accepted, आप्ता and अनुष्ठिता would be construed with त्वया, शोच्यः with त्वं and it would be better to read बिन्नोडिस to preserve symmetry. एका=केवला or firstly, to begin with. The reading तेन वा in the fourth line would refer to जीमूतबाहन. V. 7. 1—उपहास्य contemptible, object of ridicule.

8:—Desirous of seeing Garuda, I shall walk on closely following this line of blood—this line that is in the beginning broad on account of the gush (of blood), and further on possessed of big drops fallen loosely (not thickly), with minute particles scattered about, being shattered by its fall on the stones, covered with insects on the level ground, visible with great difficulty on the regions full of minerals, and congealed and purple in colour on the tops of dense trees.

Prose order: ताझ्यं दिवृक्षः आदौ उत्पीडपृथ्यां ततः अग्रे प्रविरत्नपतितस्थूल-विन्दुं, प्रावसु आपातशीर्णप्रसततनुकणां, त्थलीषु कीटकीर्णां, धातुभिन्ने (स्थाने ) दुर्रुक्यां, वनतर्शिखरे स्त्याननीत्रस्वरूपां एनां रक्तधारां निपुणं अनुसरन् ज्ञामि। (स्रग्धरा).

उत्पीडेन पृथ्वीं ( स्थूलां ), the रक्तधारा was naturally broad at first due to the large flow of blood. प्रविरु यथा तथा पतिता: स्थूला: विन्दव: यस्याः तां, आपातेन शीर्णाः अतः एव प्रसताः तनुकणाः यस्याः तां, स्थकी is an artificial piece of ground while খেলা would mean a natural piece of ground, थातु a mineral. The धारा was दुर्लक्ष्या on minerals because the minerals are of the same colour as of blood. The reading धातुभित्तों would mean on the wall or place full of minerals. ' स्त्यानं नीलं च स्वरूपं यस्याः तां, स्त्यानं thick, oily. The reading गन्हरे स्त्यानरूपां would mean ' thick or oily in valleys ' and घनतर-शिखरे would go with गन्हरे. The धारा was स्लान on the tops of trees, because the blood became clodded by the cold atmosphere of the green leaves. निपुण closely, carefully, as the line has become more and more difficult to be seen further on, V. 8. 7-चूडामणे Oh you the one crest-jewel of the three worlds! चूडामणि used metaphorically. सुषितोऽस्मि I am robbed. V. 8. 9— ( आकर्ण्य सहर्षे ), जीमूनकेतु hears the expressions चूडामणि and मुपितोऽस्मि and concludes that the stranger must have been robbed of his crest-jewel. V. 8. 14—न ... भवति surely such ( noble ) torm can never experience the grief of widow-hood. V. 8. 20—वाष्पो... कण्ठः with my throat choked with tears.

9:—Tell me, oh son, your unbearable grief, so that transferred over to me, it will become bearable to you.

Prose order: पुत्र आत्मीयं सुदु:सहं दु:खं मम आवेदय, येन मिय संकान्तं एतत् ते सहां भविष्यति। (अनुष्टुभ् ).

Cf. with the idea in the verse क्लिग्यजनसंविभागतं दुःखं सह्यवेदनं भवति । S'ak. IV. कस्मै तावदेतं वृत्तान्तं निवेद्य सह्यवेदनिर्मिव दुःखं करिष्यामि । Priya. III. 'Social sorrow loses half its pain. 'Dr. Johnson. V. 9. 2—अवसर-प्राप्तः whose turn has come. V. 9. 3—कदाचित ... याति perhaps this path of the line of blood, covered by dust, may become very difficult to trace.

10:—By some unknown Vidyâdhara, with mind overcome with pity, he having offered himself to Garuda, my life has been saved!

Prose order: केन अपि करुणाविष्टचेतसा विद्याधरेण आत्मानं गरुत्मते दत्वा मम प्राणाः संरक्षिताः। ( अनुष्टुम् ).

करण्या अविष्टं चेत: यस्य तेन with mind filled with pity. V. 10. 1—परहितन्यसनी intent upon the welfare of others. V. 10. 5— सत्यी ... The evil omen has been fulfilled, for me. The reading दक्षिन्तितं would mean 'the evil forebodings' in (V. 3. 18). सर्वे मोहं गच्छन्ति all faint. V. 10. 7—अप्रियावेदनाच by telling this evil news. अथवा ... नि:सर्ति or what else except poison can emanate from the mouth of a serpent? There is a pun on विषय which means a 'serpent' and 'one who possesses poison (metaphorical). 'सुमहर्श प्रत्युपक्रतं the obligation has been very well returned, said satirically. V. 10. 16—आर्यपुत्र lit. the son of the father-in-law i. e. the husband. A term of address used in dramas by ladies with reference to their husbands. V. 10. 17—गुरु ... you who know well how to serve the feet of the elders.

11:—By you in making the crest-jewel fall on my feet, the path of modesty (respect) has not been abandoned—even when you have gone to the other world!

Prose order: मम चरणयो: चूडामणि पातयता त्वया छोकान्तरगतेन अपि विनयक्रम: न उडिझत:। (अनुष्टुभ् ).

जीमृतवाहन while alive, used to salute his father by falling at his feet so that the crest-jewel came into contact with his father's feet. The same course is followed even when जीमृतवाहन has gone to the other world. It being not possible for जीमृतवाहन to salute his father personally, the crest-jewel is east by him at his father's feet. लोमान्तरगत gone to the other world i. e. dead. V. 11. 1—एता ... दशैन: whose sight can be had only thus far. V. 11. 2—हदये दला placing the जूडामणि on his bosom.

12:—This crest-jewel of you who constantly saluted my feet through extreme devotion, with your head bent very low-how is it that the crest-jewel though smooth by rubbings (against the feet ) and not murderous, tears my heart asunder!

Prose order: सुदूरं अवनामितनम्रमौकेः भगत्या शश्वत मदीयौ चरणौ प्रणमत: तव चूडामाणि: निकपणै: मस्एणः अहिंसः अपि में हृद्यं कथं नु गाढं विदारयाति। (वसंतितिकका).

अवनामित: नम: मौलि: यस्य, मस्ण soft or smooth. The contrast is between मस्ण and अहिंस on the one hand and निदारयित on the

other. How can a soft and harmless thing tear one's heart asunder? The निरोध is to be got over by saying that this is due to affection. The reading निद्र ... = निदूरं विनतं आननं यस्य अतः एव नम्रमीले: दूरमवना ... is to be dissolved as दूर अवनी अवनम्न: मौलि: यस्य. V. 12. 11—ज्वलनप्रवेशेन by entering the fire, killing myself by throwing into the fire. Cf. with this the more beautiful idea in Kumar. IV. विधरां ज्वलनातिसर्जनात ननु मां प्रापय पत्युरन्तिकम् । V. 12. 12-पातिः एव वर्तं यस्याः सा पतिवता a woman solely devoted to her husband. V. 12. 13—तरिंक ... what are you waiting for then? V. 12. 14—किन्त्वा ... विहित: for one who maintains the sacred fires, cremation by any other fire is not ordained. आहित: असि: येन सः आहितामि: or अमचाहित:, a अमिहांत्रिन्. The sacrificial fire is of three kinds. गाईपत्य, आहवनीय and दक्षिण. आहिताशिर्यथान्यायं दग्थव्यस्त्रिभिरश्चिभि:। अनाहिताम्निरेकेन लौकिकेनापरो जनः ॥ अम्निहोत्रशरण the place or apartment ( ম্বেল ) where the Agnihotra is performed. V. 12. 17—ভতিজ্ঞান exterminated. V. 12. 18—साहसं rash act. विचित्राणि ... strange are the sports of Destiny. V. 12. 25-अवितथा true. वितथ is that which is not तथा i. e. false. भारती speech.

13:—Turning the rocks of the mountain, as it were into large vessels by the rubbings of his beak wet with blood, setting fire to the adjoining interior of the forest by the rows of the flames of the fire in his eyes, digging up the earth by the ends of his terrible claws hard as adamant sticking to it (earth), here is seen from a distance the enemy of serpents on the top of the peak of the Malaya mountain.

Prose order: रुपिरार्द्रचञ्चकपणै: अद्रे: शिला: द्रोणी: श्व कुवांणः, स्वनयन-ज्योति:शिखाश्रीणिभि: प्लुष्योपान्तवनान्तरः, सञ्जद्भजकठोरघोरनखरप्रान्तावगाढाविन: अयं पन्नगरिपु: मलयस्य शङ्काग्रे दूरात दृश्यते । ( शादूलविक्रीडितं ).

द्रोणी is our Marathi डोणी, a large vessel carved out of stone for holding water and generally placed near a well for washing purposes. The Calcutta edition explains द्रोणी as नदी. The adamant-like beak of गरुड is described as converting by its strokes the very rooks into vessels. ज्लुष्टं उपान्ते बनस्य अन्तरं येन सः, बनान्तरं interior of the forest, it need not be taken here to mean अन्यत् बनं nother forest. स्वनयनयोः ज्योतिषां शिखानां श्रोणीभीः, सज्जनाः (संख्याः)

बज़बत कठोरा: घोरा: ये नखरा: तेपां प्रान्ते: अवगाढा अवनि: येन स:. The reading मजत would mean 'plunging or piercing.' V. 13. 1—पुर: ... with the hero dropped before him. The scene is here changed. V. 13. 2—जन्मन: प्रभृति even since my birth. V. 13. 3—इष्ट्रपूर्व=पूर्व दृष्टं not seen before. न केवलं ... दृष्ट्यते not only is he not pained but on the contrary ( प्रत्युत ) appears to be pleased as it were in an indescribable manner ( किमपि ).

14:—Of him, an ocean of firmness, whose blood is being drunk more and more, there is no langour, bearing even the pain arising from the tearing off his flesh, the face is calm with satisfaction, this horripilation is distinctly visible on the limb which is not mangled, on me though doing injury to him, falls his look as if on a benefactor.

Prose order: अधिकपीयमानरुधिरस्य अपि धेयोंदधे: ग्लानि: न अस्ति, मांसोत्कर्तनजाः रुजः अपि बहतः प्रीत्या मुखं प्रसन्नं (अस्ति), यत् गात्रं न बिलुप्तं तल्ल एप: पुरुकः स्फुटः दृश्यते, अस्य दृष्टिः अपकारिणि अपि मिथ उपकारिणि इव निपतिति। (शार्टूलविक्रीडितं).

पुलक: the state of hair standing on end, a thrilling sensation due to joy is seen on the limbs not yet mangled. उपकारिणी might also be separated as उपकारिणी हव in which case उपकारिणी will be construed with दृष्टि: 'as if conferring an obligation upon me '. V. 14. 1—अनया वेथवृत्या by this courageous conduct.

15:—From out the openings of the veins does gush forth the blood, in my body there is yet flesh, in you too I see no satisfaction; why have you abstained from eating, Oh Garuda?

Prose order: शिरामुखै: रक्तं स्यन्दते एव, अद्यापि मम देहे मांसं अस्ति, तव अपि तावत तुर्ति न पश्यामि, गरुत्मन् त्वं अक्षणात किं विरतः । ( उपजाति ).

This verse is quoted twice in Das'arupa, and once in Sahi-tyadarpana. V. 15. 2—कॉजतं अभियत्ते talks in a dignified manner.

16:—By me has been taken blood from your heart by the beak, but my very heart has been carried off by you by this (uncommon) fortitude!

Prose order: मया तब हृदयात शोणितं चक्क्वा आविजतं, त्वया च अनन वैवेंण में हृदयं एव हृतम्। (अनुष्टुम् ). अविजितं secured i. e. drunk. हतं carried off i. e. attracted. गरुड took only the blood (शोणित) from the heart i. e. something belonging to the heart or a part of the heart, but जीमृतवाहन has robbed गरुड of his whole heart. Herein lies जीमृतवाहन's superiority over गरुड. V. 16. 2—अवणयोग्य: fit to hear anything. V. 16. 6—उरो ददाति offers his bosom. V. 16. 7—विफलोइत: frustrated. V. 16. 11—अस्थाने ... there is absolutely no occasion for your doubt or mistake. अस्थाने lit. in the wrong place.

17:—Let go the Swastika mark on his chest, no slough over his body is to be seen; are not indeed the two tongues counted by you while I am speaking? Do you not see these three hoods the splendour of whose gems is soiled by the veil of smoke (issuing) from the fire in the form of dreadful poison, and which are swollen with the wind of sighs caused by intolerable grief?

Prose order: वश्चासि स्वस्तिकछक्ष्म आस्ताम् , तनौ कञ्चुकः न आलोक्यते; मे जल्पतः एव द्वे अपि जिन्हे त्वया नाम न गणिते, तौत्रविपाग्निधूमपटळ्याजिह्मरत्नित्वधः दुःसहशोकपूत्कृतमरुत्कृतीः एताः तिस्नः फणाः न पस्यसि ( किम् )। (शार्वृळविक्रीडितं).

स्वस्तिक a mystical mark shaped like a triangle denoting good luck. We take the first line as referring to जीमृतवाहन. যন্ত্ৰ means to say it is pardonable that you were not able to see the खास्तिक mark on his chest as the chest was covered or as the mark was not quite distinct, but you ought to have noticed that he has no slough over his body. ' কপ্তন: skin of a serpent. It is not right to take the first line as referring to মার্ড as a serpent is not known to have a स्वरितक mark. It is no doubt suggested by some that the स्वस्तिक mark may here refer to the mark like the Marathi figure ten ? o on the hood of the serpent. But this explanation will not do as the स्वरितक mark is expressly stated to be on the chest. Again it is better to suppose that হার্ভ্র in order to convince বহুর refers not only to the characteristics of a serpent which he possesses, but also to certain features of जीमृतवाहन which a serpent never possesses. Thus both the positive and negative evidence is placed before गर्ड. In the वृह-त्कथामक्षरी again the स्वरितक mark is referred to as belonging to

जीमृतवाहन. हा हा मा मा कृथास्ताह्यें साहसं कि न पश्यित । अस्य विद्याधरेन्द्रस्य स्वस्तिताङ्क्ष्मप्रस्तरम् ॥ The force of नाम is कुत्सितिमिदं तव मीट्यं. The second line may also be translated as 'granted that (नाम) you do not mark these two tongues' etc. तीत्रं विषं तत् तव अग्निः तस्य यूमपटलेन व्याजिक्षाः रत्नानां त्विषः यास्र ताः, व्याजिक्ष lit. crooked or distorted, i. e. darkened or soiled. दुःसदः शोकः तेन फूत्कृतं नस्य मस्ता स्कीताः. फूत्कृतं an onomatopoetic word. स्कीत swollen. The नागड are often represented as partly serpent and partly man, possessing three or five or even more hoods. V. 17. 3—The reading क्यं ... नुष्टितम् means 'how have you who are so merciful, done this extremely cruel deed '? अतिनिष्ठरं because, जीमृतवाहन had encroached upon the legitimate duty of शङ्कृत्वह.

18:—Whose famed glory has been often heard by me, being sung aloud by hosts of bards traversing the *Lokáloka* regions on the Meru, in the caves of the Mandara, on the peaks of the Himalayas, on the Mahendra mountain, on the rocky slopes of the Kailâsa, on the summits of the Malaya, and in several regions all over!

Prose order: मेरी, मन्दरकन्दरासु, हिमनत्तानी, महेन्द्राचले, कैलासस्य शिला-तलेषु, मलयप्राग्मारदेशेषु अपि, तेषु तेषु उदेशेषु अपि लोकालोकविचारिचारणगणे: उद्गीय-मानं यस्य तत्त् यशः मया बहुशः श्रुतम् । ( शार्ट्लिक्किडितं ).

मेरु and हिमनत are mentioned among the वर्णपर्वत (हिमनान् हमकृदश निष्णो मेरुरेन। वैच: कर्णा च शुक्षी च सप्तेते वर्णपर्वताः। मेरु is a golden
mountain round which the planets move and is situated in the
centre of the seven द्वापि each द्वाप having a separate ocean, into
which the earth was divided according to the ancient ideas of
geography. महेन्द्र and मच्य are mentioned among the जुल्पवंताः
(महेन्द्रो मच्यः सद्यः शुक्तिमानृक्षपर्वतः। विन्ध्यश्च पारियात्रश्च सप्तेते जुल्पवंताः।).
लोकालोक is the name of a mythical mountain encircling the
earth and situated beyond the sea of fresh water surrounding
the last of the seven द्वाप into which the earth is divided. Beyond लोकालोक there is complete darkness and to this side of it
there is light. It is thus the terminus of the visible world. For
the different द्वाप and other details see विष्णुपराण II. 1-3. The
commentary in the Trivandrum edition proposes an alternative

explanation for लोकालोक, लोकानामालोकनार्थ विचारिभिः कार्यपरैः। Mâl. X. refers to this लोकालोक, कथं मम कारणात समस्तलोकालोकान्तरालविख्यात ... मृतमात्मानं परित्यजसि। लोकालोकविचारि may also be taken separately with यशः. V. 18. 1—अंहःपङ्क mire of sin. V. 18. 2—आविद्यः dejected. V. 18. 3—किम् ... Is there no cause for dejection? Am I not rightly dejected?

19:—Is it proper for you to carry me to a place even below the nether world, saving this body of mine from Garuda, by means of your body?

Prose order: मदीयं इदं शरीरं स्वशरीरेण ताक्ष्यांत परिरक्षता भवता मां पातालतलात अपि तलं नेतुं युक्तम् । (आर्था ).

राह्नचूड means to say that जीम्तवाहन in saving his body, did not care for his ( राह्मचूड's) honour and that he is flung now even below the Pâtala i. e. the hell. पाताल is the ordinary habitation of the नागड but राह्मचुड is cast even further down. V. 19. 3— वोधिसल see our note on I. 3. V. 19. 4—तद ... परयामि I see no expiation for this great sin other than throwing myself into fire. प्रायाश्चित्तं expiation, atonement. प्रायो नाम तपः प्रोक्तं चित्तं निश्चय उच्यते। तपोनिश्चयसंयागात्प्रायश्चित्तमितीयते ॥ V. 19. 6—एतान् प्रतिपाल्यामि I shall wait for these. V. 19. 9—धारय मां support me. ईट्रग्वस्थं = ईट्रग् अवस्था यस्य तं who is in such a state. V. 19. 10—पितरो ... my parents may all of a sudden give up their life.

20:—Whence surely can there be the course of mercy which considers that some one belongs to yourself or is a stranger? How is it that the thought did not strike you whether you should save many or only one? So that by you making a sacrifice of your life to save the serpent from Garuda, this family, consisting of yourself, your parents and the daughter-in-law, has been completely destroyed!

Prose order: अयं आत्मीय: अयं पर: इति सत्यं कृपाया: क्रमः कुत: खलु, बहून रक्ष्यामि किं, एकं रक्ष्यामि किं इति ते चिन्ता कथं न जाता, येन ताक्ष्यांत अहिं लातुं स्वजीवितपरित्यागं कुर्वता त्वया आत्मा पितरौ वधू: इति एतत कुलं नि:शेषं इतम्। ( शार्कूलविक्रांडितं ).

जीमूतकेत means to say that in the realm of mercy there should be no distinction. If the serpent was entitled to mercy,

ſ V. 21.

he, with his wife and मल्यवती, was equally entitled to the same, but जीमृतवाइन had preferred a stranger. And again जीमृतवाइन ought to have considered how best he could show mercy. In saving the serpent, he saved only one individual, but the whole family consisting of four persons was destroyed. It would have been better to save four persons and allow one to be killed. Of, for the idea in the first line अयं निज: परो वैति गगना ल्युचेतसाम्। and for the last three lines अल्पस्य हेतावेष्ट्र हातामिच्छन् विचारमूढ: प्रतिमासि में लम्। Raghu. V. 20. 3—अभिम्यते is defeated i. e. put out. The reading निर्वापनते means 'is extinguished.' V. 20. 5—ऋतं ... ग्रिना away with the fire brought by this man! V. 20. 6—अथवा...पर्याष्ट्रल: why should I be bothered for the sake of fire? V. 20. 7—The reading तटस्थ ... means 'I am even on the brink of the ocean'.

21:—I shall fall into this submarine fire, which, being enkindled by the wind of my own wings more sweeping in their motion than the portentous hurricane blast, is able to swallow up the seven oceans as if they were a drop of clarified butter by means of the spreading waves of flames, resembling the tips of the tongues of Kâla lolling with the ardent desire of devouring the three worlds, and which is terrible like the fire at the end of a Kalpa.

Prose order: उत्पातवातप्रसरपद्धतरेः स्वः एव पश्चवातैः धुश्चिते, (अतः एव ) विलोकप्रसन्तरसल्प्रस्कालजिन्हायकल्पैः सर्पद्धिः ज्वालाभक्षैः सप्त समुद्रान् सर्पिकणं इव क्वलोकर्तुं इंशे, कल्पावसानज्वलनभयकरे अस्मिन् वाडवाश्चौ पतामि । ( सन्धरा ).

It is not the usual condition of the submarine fire that is described in this verse, but the state in which the fire would be thrown by the hurricane caused by the wings of गरुड. उवालामङ्गेः by waves of flames. त्रिलोकस्य (त्रयाणां लोकानां समाहारः) असने यः रसः वेन लस्त्री या कालस्य जिह्ना तस्याः अग्रं तत्करूपैः रसः = आग्रहः, प्रीतिः, तत्करूपैः तस्यहरोः, सास्ये ईपदसमाप्तैः, ईशे = समथे. The reading सप्तहस्तैस्तृणिम् ... would mean 'which is able to swallow up the oceans as if they were a straw, with its spreading seven hands.' The God Agni is often described as possessed of seven hands. If this reading is accepted, ज्वालामङ्गेः will have to be taken as उपलक्षणे तृतीया. ज्वालामङ्गेः उपलक्षिते वाडवाशी 'in the submarine fire characterised by

wave-like flames' etc. The reading सप्तसप्ते: पदिमव ... मीदी: समुद्रे would mean ' which ( flames ) spreading up in the sea, are able to cover up the region of the sun. ' सप्तसप्ति: is an epithet of the sun, one who has seven horses. सप्ति: horse. ससुद्र might go with पतामि, but it then becomes superfluous as the वाडवाझि exists in the sea only. उत्पातस्य यः वातः तस्य प्रसरः तस्मात् पडुतरेः ( fiercer, more sweeping). धुक्षित: kindled. कल्पस्य अवसाने य: ज्वलनः तद्वत भयकरे. वाडवाग्निः (वडवायां भवः ) a submarine fire. It is supposed to have the face of a mare and is instrumental in keeping the waters of the ocean within bounds, by consuming the superficial quantity. V. 21. 2—नायं ... this is not the remedy (प्रतीकार) for the sin. V. 21. 8—न केवल ध्रियते is not only alive. ध्रियते lives. V. 21. 13—असंभावनीयमिति कृत्वा thinking it to be impossible, I do not believe in the whole thing as it is so unexpected. V. 21. 22-कथं गुरुजनोऽपि ... how you have ignored even your elders, मलयवती means to say, that if not for her sake, at least for the sake of the elders, जीमूतवाहन ought to have lived. V. 21. 23- परात्मरक्षितजी-ৰিন whose life is saved by another's life; this is what pains হাছ সুত্ৰ who has a very high sense of honour and duty. V. 21. 25—असमी-क्षकारिता inconsiderate act, something done without mature consideration. विज्ञिम्भतम् out-come, result. V. 21. 30--प्रत्युत्थितोप-विष्ट:-आदौँ प्रत्युत्थितः पश्चात् उपविष्टः first got up and then seated. V. 21. 33—पेक्षमागानां अस्माकं gen. abs. construction. V. 21. 34—अमङ्गळवादिनी talking something that is inauspicious. V. 21 39- at ... uttered in order that मलयवती might regain her consciousness at the somewhat happy prospect of seeing her husband's face. (बरमिति अनाथासादीषत्त्रियमाश्वासनं भर्तुर्मुखदर्शनस्य सिद्धेः Trivandrum Com. ) or वरं might be an adj. to मुखं, V. 21. 41—The reading सौभाग्यवती भव means 'may you be possessed of all blessings, 'especially the blessing of having your husband living. This is a stock formula by which ladies with husbands living are blessed in India.

22:—Having beheld my son who is abandoning the life which is gone to the throat as if it is without any place of resort as the rest of the body has been destroyed, how do I, a sinful wretch, not break in hundred pieces?

Prose order: विद्यप्तशेषाङ्गतया निराश्रयत्वात इव कण्ठदेशं प्रयातान् प्राणान् स्वन्तं तनयं निरीक्ष्य पापः (अहं) कथं शतथा न त्रजामि। (उपजाति).

The Prânas are said to have come to the throat i. e. are on the point of departing as there was no other organ to which they could betake themselves since the rest of the body had been already destroyed. The प्राणं are five in number. प्राणं, अपानं, समानं, ज्यानं, उदानः ( हृदि प्राणो गुदेऽपानः समानो नामिसांस्थितः। उदानः कण्ठदेशस्थो ज्यानः सर्वशारिगः॥). शतथा in hundred ways. Cf. दीर्थे किं न सहस्रधाहम् Uttar. V. 22. 2—अतिदुष्करकारिणी most miserable. येदृशः... परित्यज्ञामि cf. सत्यमकरुणास्मि यैवंविधं त्वां प्रेक्षमाणा नतु धराग्येव जीवितम्। Uttar. III. V. 22. 6—नृशंस oh cruel one, आरूढ ... शोमं which has secured the beauty of blooming youth. एतावदवर्थं which has been brought to such a state. V. 22. 8—ननु ... परमार्थतः I say, this body is really (परमार्थतः) in this state originally also.

23:—In this collection of fat, bone, flesh, marrow and blood, covered with skin, which is called the body and which has always a loathsome appearance, what beauty can there be?

Prose order: अस्मिन् त्वचावृते शारीरनाम्नि सदा वीमत्सदर्शने मेदोऽस्थि-मांसमज्ञाकृत्संघाते का शोभा। (अनुष्ठम्).

V. 23. 1—नरका ... लोडमिन as if licked (swallowed) by the flames of the fire in hell. V. 23. 2—तदु ... advise me so that I may be freed from this sin (पनस्). V. 23. 3—अनुजानातु permit. श्रीपञ्च expiation, remedy; lit. it means 'the enemy.' The ememy of sin is its expiation.

24:—Cease for ever from destroying life, repent of your former actions; gather with effort a stream of good merit, vouch-safing safety to all living beings—so that the sin arising from the slaughter of animals, being sunk herein, may not ripen to bear fruit, like a small particle of salt thrown into the unfathomable mass of water in the midst of a lake.

Prose order: प्राणाभिषातात नित्यं प्रतिविरम, प्राकृतस्य अनुनापं कुरु, सर्व-सत्तेषु अभीति प्रदिशन् यत्नात पुण्यप्रवाहं समुपानिनु, येन प्राणिहिंसासमुत्थं परिणतं पनः अत्र मग्नं न फलति, व्हदस्य अन्तः दुर्गांधे वारिपूरे क्षिप्तं लवणपलं इव । ( स्वय्थरा ).

अभीति: safety, confidence. अञ्चल्लास्मन् पुण्यप्रवाहे or अञ्च might mean 'here on this earth.' The reading परिमित ... तत means

' this sin which is due to the slaughter of a limited number of creatures' referring to the fact that Garuda used to kill only one serpent every day. The reading दुर्गाधापारवारे: would go with च्हदस्य. परु is a very small measure; just as a particle of salt is dissolved and disappears entirely in the waters of a lake, the sin would be completely lost in the vast mass of good merit and would not trouble परुष्ट any more. This verse contains the cardinal doctrine of अहिंसा of Buddhism.

25:—Asleep in the sleep of ignorance, awakened by you, here I shall, from this day forward, cease from the killing of all creatures.

Prose order: अज्ञानानिद्राश्चितः भवता प्रतिबोधितः एषः अहं अखप्रमृति सर्वेप्राणिवधात विरतः। (अनुष्ट्रभ् ).

26:—May the assemblage of Nagas sport happily in the ocean—in some places possessing the form of islands by means of the collections of hoods expansive like sandy banks, in other places with coiled bodies, creating the impression of whirlpools, and in some places appearing like bridges, while passing from one shore to another.

Prose order: क्रचित् पुलिनविपुलै: भोगनिवहै: द्वीपाकार:, क्रचित् अपि वर्लायतरारीर: क्रतावर्तभ्रान्ति:, क्रचित् अपि च कूलात् कूलं व्रजन् सेतुप्रतिसम: नागानां समाज: महोदन्वति सुखं विहरतु। (शिखरिणी).

पुलिन a sandy bank. भीग hood. Many serpents collected together appear to be like islands on account of their expansive hoods. आवर्त is a whirl-pool. आिन a mistaken notion or impression. The serpents with their coiled bodies cause themselves to be mistaken for so many whirlpools. सेतुप्रतिसम:=सेतुनुल्थ: महोदन्वति (महान् उदन्वान् a store of water, sea तिसम्). It may be translated 'in oceans' जातावेशवचनम्. सुखं adv. happily.

27:—Possessing beautiful (much) hair which are let loose, which hang down to the feet, and which resemble thick darkness, with cheeks red with the touch of the sun's rays for the first time, as if painted with red lead, may the young serpent-damsels not counting any trouble, though their limbs are wearied

through exertion, always sing in the forest of sandal trees, this glory of you alone through fondness!

Prose order: स्रतान् आपादलम्बान् घनितिमिरितिभान् कशपाशान् वहन्त्यः, प्रथमरिविकरस्पर्शतान्नैः सिन्दूरेण इव दिग्बैः क्योलेः, आयासेन अलसाङ्ग्यः अपि अव-गणितरुजः उरगयुक्तयः चन्द्रनानां कानने एतां तव एव कीर्ति रागात् गायन्तु । ( स्रम्थरा ).

स्रान् let loose. The serpent-damsels had not braided their hair as their husbands were in constant danger of being killed by गरंड. द्रीपदी, it will be remembered, had vowed that she would not tie her hair until the कौरवड, and especially दु:शासन, were killed. आपाद-लम्बान्-पादपर्यन्तपतान् long hair reaching the feet are a sign of beauty. वनतिमिर्निभान् black like thick darkness. The expression might mean also ' dark like the clouds ( वन ). ' The reading पाताल्ल्यान would mean ' that are sticking to TIGIT and that resemble a mass of darkness. ' But पातालल्यान् is evidently inferior to आपादल्यान् . कशपाश large mass of hair or ornamented hair. प्रथमरविकरस्पर्श the touch of the sun's rays for the first time. ' प्रथम should be taken with स्पर्श and not with रिव. The serpent-damsels had to confine themselves to nether worlds through the fear of new so long but now they will be coming up to the earth. Their cheeks flushed with the contact of the sun's rays would appear to have सिन्द्र applied to them. कपोलै: is उपलक्षण तृतीया. The आयाम is due to the long journey from the पाताल to the मलय mountain. अवगणि-तरनः not minding the fatigue or pain. The reading अरिमन् would be construed with कानने. V. 27. 1—अनुमोदामहे we approve of this. सर्वथा ... any way be of firm resolution. समाधि as a term in Yoga means ' profound concentration. 'It is used here in the sense of ' argument ' or ' promise. ' V. 27. 4—बात्रं. प्रयन् the grief of his own mother makes जीमृतवाहन think of the grief of the mother of शङ्गचड ( भातमन्यसनं दृष्ट्या तादृशं तन्मातुर्दु: खमाशङ्कथ Trivandrum Com).

28:—Believing you to be struck (slain) by the ends of the beak of Garuda, that your mother, I say, is full of sorrow at your calamity.

Prose order: ताक्ष्यंच कोटिनिपातितं त्वां उत्प्रेक्षमाणा तव सा जननी नूनं

त्बदु:खदु:खिता आस्ते। (अनुष्डुभ् ).

The reading दु:खमास्ते means 'sits sorrowing for your sake.'
V. 28.2—धन्या ... प्रीक्षणते Blessed is indeed that mother who will

be beholding the face of her son fallen into the mouth of use and still having his body unscathed. जीमृतवाहन's mother is evidently contrasting her condition with that of ব্যৱস্থ's mother. She considers herself to be अवन्या as she sees her son with his body mangled all over. V. 28. 4—বাই ... the noble হাজ্বৰ makes a fine reply. He means to say that his mother cannot be called बन्या so long जीमृत्वाहन is not all right as his mother regards जीमृतवाहन as her own son or even better than himself. ( IV. 14. 4-5 ). The sentence can be explained in another way also. হাজুৰুৰ means to say that the remark धन्या खद्र ... would be applicable to जीमूत-वाहन's mother with greater propriety. When जीमूतवाहन would be all right, she would indeed be थन्या. Mr. Paranjpye thinks that there is a pun on स्वस्थ which means (1) all right, (2) residing in heaven i. e. dead. But there seems to be hardly any propriety in taking ₹₹₹४ as meaning 'dead'. Any reference to the death of जीनूतवाहन is singularly out of place. V. 28. 5-परार्थ ... क्षेपात owing to distraction or allurement ( आक्षेप ) of the pleasure in doing good to others. The reading परार्थसंपादनामृत ... means owing to my being distracted by enjoying the nectar in the form of doing good to others. ' एतावतीं वेलां न लक्षिताः that were not noticed or felt so long. V. 28. 6—मर्मच्छेदिन्य: cutting the vital parts. V. 28. 9— सोरस्ताडम् beating her bosom. V. 28. 14-परिअन्तु ... you appear as if desirous of abandoning us. The reading मां परिलज्य गमनं न ते युक्तम् means 'it is not proper for you to depart leaving me. 'V. 28. 16—अनार्थाकृतं deprived of its lord, rendered helpless. V. 28. 17—किंचिदुन्मालिताझ: with his eyes slightly opened. अयं में ... this is my last (पश्चिम) bow.

29:—These limbs do not possess any vitality; the ear does not hear speech containing distinct syllables and words. Alas! The eye is closed suddenly! Oh father! Life is going out of me who am helpless!

Prose order: अमूनि गात्राणि सचेतनत्वं न वहन्ति, श्रोतं स्कृटाश्चरपदां निरं न ृणोति, कष्टम्, इदं चश्चः सहसा एव निमीलितम्, हा तात, विवशस्य मम असवः बान्ति । (वसन्ततिलका). The reading विचेतनानि means 'consciousness.' श्रोत्रं ... the ear does not hear anything even if it is distinctly uttered. विवश helpless, insensible. V. 29. 1—' संरक्षता ' etc. (IV. 26).

**30:**—Fortitude is without any resort; to whom should Modesty go for refuge? Who is here able to bear Forgiveness? Generosity has disappeared! Truth surely has been killed! Where can poor Compassion go to-day? The world has become desolate, oh son, when you have gone to the other world!

Prose order: तनय, त्वयि लोकान्तरगते पैर्थ निराधारं, विनय: कं इव शरण यातु, कः इह क्षान्ति बोहुं क्षमः, दानपरता विरता, मत्यं मत्यं इतं, कृपणा कृपा च अब क व्रजतु, जगत् शृत्यं जातम्। (शिखरिणी).

विरता has come to a dead halt: one सत्यं is an adv. कृपणा poor. Cf. for a similar idea असारं संसारं परिसुपितरलं त्रिमुबनं। निराक्तांकं लोकं मरण- शरणं बान्धवजनम् ॥ अदपं कन्दपं जननयनिर्माणमफलम् । जगञ्जीणोरण्यं कथमसि विधातुं व्यवसितः ॥ Mâl. V. V. 30. 6—तदः ... then surely शक्षचूङ will follow you (in death). V. 30. 7—अपरतः dead. V. 30. 9—लोकपालाः guardians of the world. They are eight, one for each quarter. इंन्द्रों बिहैः पितृपितः (यमः) नैकंतो वरुणो मरूत। कुवेर इंशः पतयः पूर्वादीनां दिशां कमात्। V. 31. 12—प्रमुष्टमयशः my infamy has been wiped out. त्रिदशपित lord of the Gods, Indra. V. 30. 13—अस्थिशेषान् whose bones only remain. V. 30. 14—अथ ... When requested, if he does not grant the अमृत.

31:—Having tossed up the ocean by the wings, and the winds of great speed given rise to (by them), causing the twelve Suns along with Fire helplessly fall down fainting by the flames of the fire of the eyes, having reduced to powder with my beak the thunder bolt of Indra, the mace of Kubera and the noose of Varuna, and having conquered the gods in battle. I shall let fall for a moment the shower of nectar.

Prose order: प्रेर्थमाणै: पद्धतरजवनै: समीरै: पक्षांतिक्षप्ताम्बुनाथ:, नेत्राधिक्लो-षमुर्च्छाविधुरविनिपतत्सानल्द्वादशार्कः, चक्र्वा श्रकाशिनधनदगदावारिकोकेशपाशान् स-त्रूपर्य, आजौ देवान् निर्जित्य अमृतमर्था वृष्टि क्षणं अम्युत्मृजािम । (स्रम्थरा).

The reading पद्धनवपवनप्रियंमाणे समीरे means 'when the wind has been made to fly away by the violent wind caused by my speed.' It would be a loc. abs, construction. नेत्राग्ने: य: ब्रोफ:

(burning, flames) तेन या मूच्छी तया विधुरं यथा तथा निपतन्तः अन्हेन सहिताः द्वादशाकाः यस्य सः, शक=Indra. धनद=Kubera. नारिलोकेश=Varuna. The nooses of Varuna are a characteristic of that deity in the Rgveda. The reading प्रेत ... दण्ड means ' the club of the ruler of the world of the dead i. e. Yama. 'Three लोकपालंड of the main quarters are referred to in this line with their characteristic weapons. The reading अन्त: संमञ्जयक्ष: would mean with my wings plunged in the nectar. ' V. 31. 1—साटोपं proudly, haughtily. V. 31. 5—लघु सज्जय prepare ( the pyre ) quickly. V. 31. 7— नन्त्रमा एवाह I say, here I am even ahead of you. Verse 32 is the same as I. 17. in our play with slight changes. নধাণি ... विश्राम्यसि how, do you, oh my child, depart by virtue of my evil deed, without attaining the position of the sovereign king of the Vidyâdharas. V. 32. 6—तत् ... संवृत्ता how is it that you also have become one of false words with reference to me, luckless that I am ! V. 32. 10— अमोघदर्शना whose sight is never futile.

33:—I am pleased with you obliging the worlds even with (at the cost of ) your life, live, my child, Jîmûtavâhana.

Prose order: निजेन जीवितेन अपि जगतां उपकारिण: ते परितुष्टा अस्म, वत्स जीमूतवाहन, जीव। (अनुष्टुभ्).

34:—Oh you who give more boons than what are desired! Oh you who remove the distress of persons that bow unto you! Oh you who are our refuge? Oh Gauri worshipped by the Vidyâdharas, I salute your feet!

Prose order: अभिलिबताधिकतरदे, प्रणिपतितजनातिहारिणि, शरण्ये विद्या-धरपूजिते गौरि, ते चरणौ अहं नमामि। (आर्या).

प्रणिपतितानां जनानां आर्ति इरतीति. V. 34. 2—अनभ्रा दृष्टि: 'a shower from a cloudless sky.' The expression occurs in Mahâ I. अनभ्र: सुधावर्षः occurs in Mâl. X. V. 34. 4—समुपजात ... पातिता this shower is let fall from heaven by the king of birds, गरुड who has repented.

35:—Having recovered their whole (unimpaired) bodies, with their heads shining with the bright gems on the hoods licking up the ground with the two-fold edge of their tongues on account of the greed for the taste of nectar, these lords of

serpents are now entering the ocean with great speed and in zigzag courses, as if they are the floods of rivers on the Malaya mountain.

Prose order: संप्राप्ताखण्डदेहा: स्फुटफणमाणिभि: भासुरै: उत्तमाङ्गै: (उप- लक्षिता:) जिन्हाकोटिद्वयेन अमृतरसास्वादलोभात् श्विति लिहन्तः. एते विषथरपतयः आवद्रवेगाः मलयगिरिसरिद्वारिपूराः इव वक्षैः प्रस्थानमार्गैः संप्रति तोयराशि विश्वन्ति । (सम्बरा).

अखण्ड whole. The reading स्फ्रुटमणिकिरणै: would mean 'with the rays of the bright gems.' उत्तमाङ्गै: is उपलक्षणे तृतीया. आबद्धवेगाः and बङ्गै: प्रस्थानमागैं: may be connected with ... बारिप्रा: also. V. 35. 1—न त्वं ... प्रमाद: you do not deserve to be granted merely your life; here is another favour for you.

36:—Having annointed you with exceedingly holy waters, arisen from my mind, brought from the Manasa lake and free from mud on account of the contact with the pollen of golden lotuses used by the swans, and placed in vessels of gems produced at my will, here I myself, gladly and in a moment, shall make you the Emperor of the Vidyadharas.

Prose order: इंसासेवितहेमपङ्कजरजः संपर्कपङ्कीज्झितै: मम मानसात उत्पत्नै: मानसात उपनतै: महापावनै: स्वेच्छानिर्भितरत्वकुम्भनिहितै: तोयै: अभिषिच्य, एषा अहं स्वयं प्रीत्या क्षणात त्वां विद्याधरचक्रवर्तिनं करोभि। ( दार्द्रळविक्रीडितं).

हंसै: आसंवितानां हेमपङ्कानां रजसां संपक्षण पङ्कोज्जितै: (पङ्करहितै:). The reading हंसांसाहत ... means 'struck by the shoulders of swans.' मानसात has two meanings (1) from the mind (2) from the मानस lake. The हंसड are always spoken of as being connected with the मानस lake. स्वेच्छ्या निर्मितेषु रत्नकुम्भेषु निहतै:. For the coronation ceremony, waters of holy rivers are used. गैरी by her divine powers, creates the waters as well as the golden jars for holding them.

37:—Let this excellent golden wheel take the lead, and this white elephant with four tusks, the black steed and also Malayavati—behold, oh Emperor, these jewels for you!

Prose order: काञ्चनचकरत्नं अग्रेसरीमवतु, चतुमि: दशनै: (युक्तः) एष: धवछः द्विप: च, स्याम: हरि:, मलयवती अपि च इति अमूनि ते रत्नानि, हे चक्रवर्तिन्, समवलोकय । (वसंततिलका).

गौरी presents जीमूतवाहन with four excellent things (1) a golden wheel (2) a white elephant (3) a black steed (4) and मजपनती. The लेकितनत्सराज mentions seven jewels which an Emperor is to possess. तस्येमानि सप्त रत्नानि भवन्ति । तद्यथा चक्ररत्नं, इस्तिरत्नं अश्वरतनं श्रीरत्नं मणिरत्नं गृहपतिरत्नं परिणायकरत्नमेव सप्तमम्। Only the first four are referred to in the text. रत्न lit. a jewel, i. e. the excellent thing of a species. जाती जाती यदुत्कृष्टं तद्रत्नमिश्रीयते। V. 37. 1-आलोनयन्ता ... पतय: Behold these lords of the Vidyadharas, such as the wretched Matanga, having in their hand chowries white like the moon in autumn, creating rain-bows by the rays of the jewels, and bending their fore-parts of the body with devotion, lie prostrate before you and salute you. शारद ... निर्मेल the autumnal moon being free from clouds is very white. बाङ्ब्यूजन is the chowrie. मणीनां मरीचिभिः रचिता इन्द्रचापानां भिनतः यैः ते. भिनत means रचना or arrangement. The rays of the jewels of different colours worn, gave rise to rain-bows as it were. The reading मत्प्रचोदिता...पङ्क्तय: means 'impelled by me and creating a row of rain-bows by the rays of the crest-jewels rendered unsteady ( on account of their hurry in saluting जीमूतवाहन ). 'V. 37. 3— कि ते भ्य: प्रियं करोमि and अतःपरमपि प्रियमस्ति ( V. 37. 4. ) are stock expressions used at the end of a play.

38:—This S'ankhachûda has been saved from the fear of the king of birds, the son of Vinata is humbled, the lords of serpents eaten up by him before, have been revived one and all; by my regaining my life, their lives were not given up by the elders, imperial sway has been obtained, and you, oh Goddess, have been personally seen; what more can be desired than this, that should be again prayed for?

Prose order: अयं शङ्खचूड: पतगपतिभयात त्रातः, वैत्ततेयः विनीतः, तेन ये विषथरपतयः प्राक्ष मिक्षताः ते सर्वे अपि जीविताः, मत्प्राणाप्या गुरुभिः असवः न मुक्ताः, चक्रवर्तित्वं आप्तम्, देवि त्वं साक्षात् दृष्टा, अतः अपरं प्रियं कि यत् पुनः प्रार्थते। (स्रग्धरा).

The reading पतगपतिमुखात means from the mouth of गरुड. 'मम प्राणानां आप्ति: तया. त्वतः in the reading त्वत्तस्वं would go with आप्ते. V. 38. 1—भरतवाक्यम् Râghava in his com, on Sak.

remarks ' भरतवाक्यं नटवाक्यम्, नाटकाभिनयसमासौ सामाजिकेस्यो नटेनाशीदीयत इत्यर्थः । प्रस्तावनानन्तरं नटवाक्याभावादत्र भरतवाक्यमित्युक्तिः ' भरतवाक्य is the last verse in a drama, a sort of benediction, said by the actor in the capacity of an actor and not as a character in the play.

39:—May clouds send showers of rain at the proper time to make the joyful peacocks dance, and may they clothe the earth with a growing continuous green harvest, and may people, free from calamities, and collecting merit with minds free from jealousy, be full of delight for ever, in the pleasures arising from the company of relatives and friends!

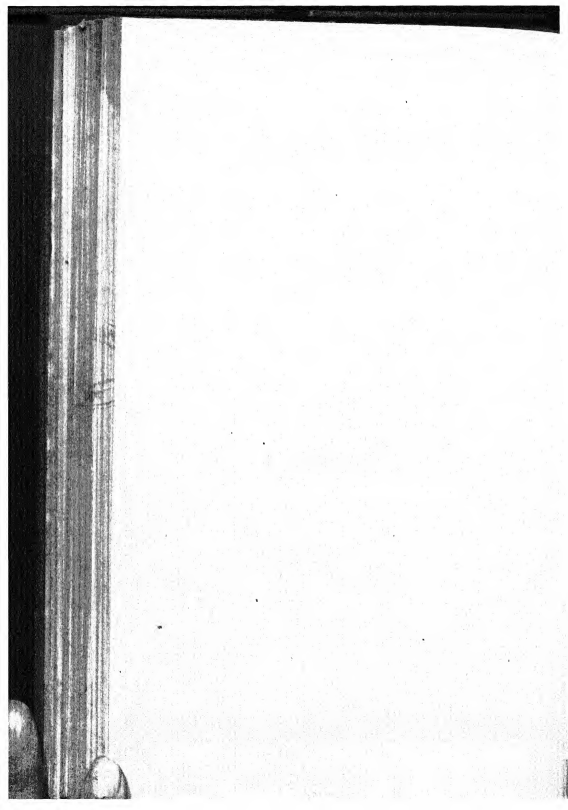
Prose order: इष्टशिखण्डिताण्डवकृते ऋले वन्तः वृष्टि मुझन्तु, प्रात्तिरूढ-सन्ततहरिच्छस्योत्तरीयां क्षितिं सुर्वन्तु, निर्मत्तरैः मानसैः सुकृतानि चिन्वानाः वीताविषदः बान्धवसुहृद्गोष्टीप्रमोदाः प्रजाः सततं मोदन्ताम् । ( शार्द्छविक्रीडितं ).

The reading हृष्ट ... कृत: ( मृत: ) would go with घना:. The peacocks dance through joy at the sight of the clouds. प्रतिस्टानि सन्ततानि हरिच्छस्यानि पन उत्तरीयं यस्याः तां. The reading घनवद्ध ... would be dissolved as घनं वद्धः वान्धनानां सुदृदानां गोष्टीषु ( समाजेषु ) प्रमोदः याभिः ताः. गोष्ठी means 'assembly' or 'conversation,' The last line with the reading घनवद्ध ... is found in the भरतवाक्य of Mâl. which also contains काले संततविष्णो जलमुचः सन्तु ।

**40:**—May good attend all the worlds, may all creatures be intent on doing good to others. may all evil things perish, and may people be happy everywhere!

Prose order : सर्वजगतां शिवं अस्तु, भूतगणाः परहितीनरताः भवन्तु, दोषाः नाशं प्रयान्तु, सर्वत छोकः सुखी भवतु । ( आर्या ).

This additional verse is given only by the Trivandrum edition. The Nirnayasagara edition of Mal, gives this as the last verse of that play. The verse fits in more properly with our play than Mal, and the similarity of the 4th line in the last verse seems to have caused this verse to be wrongly incorporated in the Mal.



# Appendix A. Extracts from the वृहत्कथामञ्जरी. ( सशाङ्गवत्याम्-वेतालपञ्चविंशतिका । )

# षोडशो वेतालः।

अस्ति श्रीकाञ्चनपुरी सृधिं गौरीगुरोगिरे:। रत्नप्राकारकिरणैरथान्तोहिखिताम्बरा ॥ जीमृतकेतुस्तत्राभृद्विद्याधरपतिः पतिः। यस्याभूच्छेषयशसः प्रख्याता काप्यनन्तता ॥ विद्याधरेन्द्रदुहिता भार्याभूतस्य संमता । कान्ता कनकवलाख्या ख्यातिक्षेत्रं मनोभवः ॥ तेनाजनि सुतस्तस्यां कल्पन्नक्षवराद्वरः। जीमृतवाहनो नाम समृहो गुणसंपदाम्॥ सोत्कण्ठं काश्चनलताकुञ्जेष्वसरभूमृतः । गायन्ति त्यागसुभगं यस्य स्वर्गाङ्गणे यक्षः॥ तं सर्वगुणसंपन्नसभिषिच्यात्मजं पिता । कल्पष्टक्षं ददावस्मै नानासिद्धिस्रधाफलम् ॥ कान्ताकटाक्षचपलं चपलं यौवनं धनम् । जीवितं चेति स ध्यात्वा तसर्थिभ्यस्तरं ददी ॥ तेन दारिद्यनाशाय जगति प्रतिपादितः। हेन्ना संपूर्ण निक्षिलं क्षणात्सीऽन्तर्द्धे हुमः॥ कुरुकमागते तिस्मन्कल्पवृक्षे व्ययीकृते । अपर्वत्यागिना तेन त्रिलोकी विस्तरं ययौ ॥ ज्ञात्वा तं प्रतिसामन्ता रहितं सुरशासिना । तदाज्यहरणोद्योगे बभुवः संहता सिथः ॥

जीमूतवाहनो ज्ञात्वा विद्यया तद्विचेष्टितम् । तद्वेथाकूणितमना राज्यं तत्याज निस्पृहः ॥ स पित्रा सह मात्रा च तपसे सिद्धसेवितम् ।

- भ भन्त्रा सह मात्रा च तपस सिद्धसावृतम् ।

  भ भन्त्रयं खेचरवधूविलासानिल्यं ययौ ॥

  स प्राप्य सर्वेसिद्धीनामाश्रयं विषयं श्रियः ।

  पित्रोः सपर्यानिरतस्तस्यौ जीमृतवाहनः ॥

  कदाचिद्य विश्रम्भसारिणा सुहदा सह ।

  स्वरं मधुकराल्येन चचारोपवनेषु सः ॥

  स तत्र कान्तं कुसुमकरन्दं नाम काननम् ।
- प्रिविश्यापरयदुच्छ्वासिसीरभाः पुण्यवस्ररीः ॥ उरकण्ठाकोमलं यत्र गीतं किन्नरयोषितः । श्रण्विन्ति निश्वलाः साश्चनयना हरिणाङ्गनाः ॥ ददर्शे तत्र केळासशिखरस्कारविश्रमम् ।
- गङ्गायितपताकाङ्कं गौर्याः प्रासादमुन्नतम् ॥ देवीगर्भग्रहे तस्मिन्गीतवीणास्वनाश्रितम् । ग्रुश्राव श्रोतपीयूषं हृदयानन्दिनिर्झरम् ॥ तच्छुत्वा कौतुकाक्वष्टः प्रविश्य गिरिजालयम् ।

कन्यामपश्यत्संसारसारं सरिसजेक्षणाम् ॥
 तां दृष्ट्वा विस्मयोत्फुळळोचनस्तन्मयोऽभवत् ।

- श्रिप्रं नवावतारेण स्मरेण तरलीकृतः ॥ ठक्ष्मीविलासभवनं भुजस्तम्भविभूषितम् । सापि लावण्यनिलेनी राजहंसं विलोक्य तम् ॥ लब्बामब्बत्तनुलता कम्पसंपत्तरिकृतता ।
- असूत्रमोक्तिकलता वभृव खेदविन्दुभिः ॥ ततः सहेलं तामेख प्राह जीमृतवाहनः । प्रायुर्वुपायनकर्षुरमिव दन्तां शुभिदिशन् ॥ आचारहिवरः कोऽयं क्रमस्तव मुलोकने ।

I Something from the original has been dropped after this.

संभाष्य तेन यत्पृष्ट्वागतं प्रणया जनः॥ उक्त्वेति तन्मुखाम्भोजन्यस्तलोचनषद्यदः । ¶ अपृच्छत्तत्सर्खा लोलकुण्डलोह्बोतिताननः ॥ विधेरवधिनिर्माण्येलोक्यनयनोत्सवः। कलालंकरणं कन्या कस्येयं ललिताकृतिः ॥ इत्युक्ता तेन सा प्राह सखी प्रणयमन्थरम् । ¶ गम्भीरोदारमधुरं कलयन्ती तदाशयम्॥ लज्जानिकेतनं कन्या कथं नाम तवाप्रतः। संभाषणे सप्रतिभा ळळनेव प्रगत्भते ॥ विश्वावसोः सिद्धपतेर्वशमुक्ताळता सुता । इयं मलयवत्याख्या नित्यं गौरीस्तुतिवता ॥ निवेदोति सखी क्षिप्रं तद्वयस्याद्थाश्यणोत् । जीमृतवाहनकथां प्राज्याभिनयशाहिनीम् ॥ ततो नवसमुन्भेषकुसुमषुतरिङ्गताम्। कान्तां पिबन्निव दशा प्राह् जीमृतवाहनः ॥ सहजेनाभिलाषेण गुणैः कान्त्या च भूषिता । इयमालोक्यते क्षित्रं यदेतज्जन्मनः फलम् ॥ इति क्रवाणे सानन्दं तिस्मिन्वियाघराभिषे । आहुता सा प्रतीहार्या प्रतस्थे मात्ररन्तिकम् ॥ न्यस्तं मिथ मनः पाल्यमेतदत्यन्तपेशलम् । इतीव कान्तं सा प्राह वजन्ती नृपुरारवैः॥ ददीं त्रिकपरावृत्तिलक्षितेकस्तनी मुहः। तस्मै दशं सा धम्मिलमञ्जूपासारणच्छलात् ॥ वेपशुस्तम्भसंरुद्धा तन्वी क्रुच्छ्रेण सा ययौ। सुकुमारेण मनसा सा वहन्ती महाभूजम् ॥ निजमन्तःपुरं प्राप्य निःश्वसन्ती श्वर्थाद्यका ।

पपात शयनोत्सङ्गे दष्टा मकरकेतुना ॥

<sup>1</sup> Something from the original has been dropped after this.

तस्याः प्रवक्षे क्षिप्रं स कोऽपि विरहानलः। यः सिच्यमानो बाष्पाम्बुपूरैरुज्जृम्भतेऽधिकम् ॥ न जलादैर्न वसनैर्न हारैर्न सरोस्है: । तस्या न चन्द्रकान्तैश्च शशाम मदनानलः ॥ सा लज्जातरला प्राह तां सखीं पार्श्वजीतनीम । अयि त्वमेत्र मे तत्र कान्तदर्शनसाक्षिणी ॥ कि करोमि क गच्छामि कस्यैतत्कथयामि वा । ¶ अयं कन्याविरुद्धों से क्रसः कासेन निर्मितः ॥ न जाने सिख किं वाच्यो दैवादासादितोऽपि सः। सर्वथा नष्टसार्थेऽस्मिन्मरणं शरणं मम ॥ वयस्यामिभायेत्यं सा निनायाशु निर्झरैः। संतापशोककठिनं कुचचन्दनमाईताम् ॥ जीमूतवाहनोऽप्यस्मिन्नन्तरे विरहाकुळः । ¶ तिस्मनगौरीवरोद्याने चनारेन्दुसुखीं स्मरन् ॥ प्रत्यप्रचन्दनद्लैः कल्पिते सुहृदा ततः । निषण्णः शयने प्राप न स संतापतानवम् ॥ अन्नान्तरे मलयवत्यभ्येत्य विरहासहा । गौर्याश्रमे तरुलताप्रान्ते पाशमकल्पयत् ॥ ततः प्रणम्य गिरिजां हा हतेति विलप्य सा । विधाय साश्रुमयनास्तत्र बाला सृगाङ्गनाः ॥ जीमृतवाहनो भूयादन्यस्मिन्ने स जन्मनि । विभुरित्यभिवायाभूत्सा पाशााभिमुखी क्षणात् ॥ तच्छूत्वा सहदाहृतस्तूर्णं जीमृतवाहनः। छमस्तरुलताजालैः शुश्राव न ददर्श च ॥ ततो भगवती प्राह प्रित्र मा साहसं क्रथाः। भविता चक्रवर्ती ते भर्ता जीमूतवाहनः ॥ इति देवीवरं प्राप्य सा ददर्श पुरःस्थितम्।

<sup>¶</sup> Something from the original has been dropped after this,

जीमृतवाहनं हुवैलज्जामुकुलितेक्षणा ॥ अत्रान्तरे समभ्येल चेटिका तां व्यजिज्ञपत् । विष्टचा विवर्धसे देवि कल्पितस्ते महोत्सवः ॥ त्वद्रभाता जनकादेशादय विद्यावरात्मजः। जीमूतकेतुपुत्राय दातुं त्वां सादरोरियतः ॥ तदेहि कल्पितोऽयैव विवाहो जनकेन ते। इति श्रुत्वेव सा तूर्णे प्रययो चारुहासिनी ॥ जीमृतवाहनोऽप्याशु समेत्य पितुरन्तिकम् । उवाह मङ्गलोदारिववाहोचितभूषणम् ॥ ततो महोत्सवानान्दिविद्याघरशतानुगः। परिणीय प्रियतमां सोऽभूत्संभोगतत्परः ॥ त्रेयस्याः सोऽप्रजं तुल्यरूपं मित्रावसुं व्यधात् । विलासकेलिलीलास प्रक्रियमभाजनम् ॥ कदाचिदथ विश्रम्भात्संमित्रावसुना सह। नचार जलधेर्वेलावनान्तमवलोकयन् ॥ ददर्श तत्र शिखराकारं नागास्थिसंचयम । युगक्षये महाभूतं करकेरिव पृरितम् ॥ किमेतदिति तेनाञ्च पृष्टो मित्रावसुस्ततः। उवाच गरुडेनात्र मिक्षता भूजगोत्तमाः ॥ सर्वक्षयभयात्तार्स्यस्ततो वास्राकेनार्थितः । विस्रष्टं तेन वारेण सदैकं नागमस्यसौ ॥ अयमस्थिचयस्तेषामद्रिकृटसमुच्छ्यः । उक्तेषेति जनकाहतस्तूर्णं मित्रावसुर्ययौ ॥ जीमूतबाहनोऽप्येकः सर्वेषु करणाकुरुः । चचार तत्र निःसारं संसारं कलयन्धिया ॥ ततो ददर्श करणाक्रन्दशुष्काधराननाम्। **रदाङ्गनां** कुमारेण सान्त्वमानां मुहुर्मुहुः ॥ रुणेन्दुभुन्दरमुखं कान्तिधृतदिगन्तरम्। स्फुरस्फीतफणारत्नपुजपिजरिताम्बरम् ॥

आनन्दमिव कासारं संतोषिमव जंगमम्। तं वीस्य तनयं युद्धा विललापाश्चगह्रदम् ॥ हा पुत्र नयनानन्दसौन्दर्यामृतद्विवते । शङ्खपालमहावंशव्यक्तमुक्तामणीयित ॥ हा शङ्खचूड लावण्यनिधानमिदमेव ते। वपुर्गरङचञ्च्वप्रवज्जपातासहं कथम्॥ भीतेन नागराजेन प्रेषितोऽसि गरुतमते । खुक्मारशरीरेऽस्मिन्कस्ते त्राणं भविष्यति ॥ इति पुत्रमुखाम्भोजमाघ्राय विल्लाप सा । जीमूतवाहनोऽभ्येख तामुवाच कुपाकुलः ॥ मातः स्थितोऽस्मि ते पुत्रपरिताणकृतक्षणः । परोपकारः संसारे निःसारे प्राप्यते कुतः ॥ अयमेव सदापाये काथे सारसमुचयः। यत्त्रयाति परायासत्राणसत्युण्यपानताम् ॥ इलाकण्यं परित्रस्ता सुपर्णाशङ्किनी ततः । पुत्रमासाद्य साकम्पा सा पुरः प्रणनाम तम् ॥ नाहं भुजङ्गाधिपतिर्वितीर्य निजावप्रहम्। विद्याधरो रक्षिताहं त्वत्पुत्रस्येति सोऽभ्यधात् ॥ वृद्धावद्तं त्वमथ शङ्खन्बूडाधिको सम । बहुकल्पशतं धन्यां रक्ष सौम्यामिमां तनुम् ॥ इति तस्यां श्रुवाणायां शङ्खचूडोऽतिविस्मितः । तमभ्यवात्स्मितमुखो छलाटरचिताङ्गालेः ॥ अभिनन्दितमेतले दर्शनं सन्वशालिनः। पूर्णेन्दुरमृतोद्गारिकिरणः कस्य न प्रियः॥ अहो तु त्वं निजान्प्राणान्मदर्थं दातुसुद्यतः । सहामहे कथं नाम तृणार्थे रत्नविकयम् ॥ कियन्तो न भवाम्भोधी जाता याताश्च महिभाः। कोस्तुमस्येव भवतः क दृष्टः पुनरुद्भवः ।। सच्चोज्ज्वलं तमेबतन्मुखेन्दौ शोभते बचः।

अन्धकायस्य जगतामनास्थाने तु पातितम् ॥ मद्रियोगामिविद्यरा समाश्वास्या विभी त्वया। माता मे स्याद्दछोऽपि साधः स्विरवान्धवः।। इति नागकुभारस्य वनः श्रुत्वा कुलोचितम् । जीमृतवाहनः प्राह बत चित्रं प्रभाषसे ॥ मृद्धेयं त्वां विना पुत्रं कुलालंकरणं सखे । कथं जीवति दुःखं हि जननीनां सुदुःसहम् ॥ एतां त्रातं निजात्मानं रक्ष त्वज्जीविता हासौ। अस्याः प्राणपरित्यागे विद्वन्मा कारणं भवः ॥ शरीरेण मदीयेन द्वयं पाहि महामते । इत्युक्तवा शक्ष्वचूडस्य पादयोनिंग्पात सः ॥ फणिसनुस्तमवद्त्रिर्वन्थाकुलितस्ततः । श्रुत्वा विवेचितं नैय सादशासीदशं वचः॥ न नाम शङ्खयनलं शङ्खपालं महाकुलम् । मयापि शष्ट्खचूडेन सत्त्वभङ्गात्कलङ्क्यते ॥ आसन्तो गारुडो कालः स्वस्ति गच्छाम्यहं विभो । वधरीले प्रणम्याद्य गोकर्णे शशिशेखरम् ॥ उक्त्वेति सात्रात्रगते याते तस्मिन्क्षणादभत्। उच्चण्डकाण्डकल्पान्तवातव्याकालेतं जगत ॥ कालदोर्दण्डशङ्खाभार्छदाघितदिक्तदाः। उत्तस्थर्मकरास्फारकरालाः सागरोर्मयः॥ ततश्चण्डांशुतप्तस्य सुमेरोरिव रश्मिभिः। अभूदौर्बानलेनेव पूरितं पिझरं नभः॥ आगतं गरुडं ज्ञात्वा सूचितं पक्षमारुतैः। आरुरोह मदाबद्धः शिलां जीमृतवाहनः ॥ रत्नांशुकेन संच्छनः स्थितस्तत्र व्यचिन्तयत् । सच्वोपकाराय पुनर्जन्म भूयान्मभेति सः ॥ ततोऽहरयत दिग्दाहदारुणच्छविरम्बरे । प्रलगाप्रिशिखालोलपक्षाक्षेपः खगेश्वरः ॥

तस्योरुवेगसंघट्टस्फूर्जंद्धनघनारवैः। त्रकोशाकालकल्पान्तसंतस्तेव जगत्त्रयी ॥ ततः स तस्य धैर्याच्यिविद्याधरशिरोमणेः। जहार शिरसश्रुडं चूडारत्नेन मण्डितम् ॥ ततः शरीरमादाय तस्य तुण्डेन खेचरः गगने वलयाकारं चकार गतिविश्रसम्॥ नच्युककचभ्रष्टं रक्तधारापुरःसरम् । अङ्के मल्यवलास्तु चूडारत्नसथापतत्॥ तर्ह्छमा वज्रसंरुग्णा शिरीषलतिकेम सा । जीमूतकेतवे तन्वी परिलस्ता न्यवेदयत् ॥ खविद्यया परिज्ञाय स्वसूनोजीवितव्ययम् । भार्यास्तुषाभ्यां सहितः सौपणीं तां शिलां ययौ ॥ अत्रान्तरे शङ्खन्बुडस्तूर्णे तं देशमागतः । गोकर्णमर्णवतटे प्रणिपत्य मनोजवः॥ तत्रापस्यनंखमुखोत्खातस्खिलतशेखरम् । विवाधरेन्द्रमादाय तार्क्यमुत्पतितं दिवि ॥ तं वीक्य साक्षनयनो विनाघातं विदारितः । आत्मानं तद्वधे मत्वा कारणं विल्लाप सः ॥ हा सस्विवपुरुगैदार्यधैर्यगाम्भीयसागर । हा पूर्णकरुणाक्रोश हा निष्कारणवान्धव ॥ इति शोचन्स विपदमनुसर्तुं गरुतमतः। जगाम जीवितलागदढीकृतविनिश्चयः ॥ आस्वाद्यास्वाद्य ताक्ष्योंऽपि व्योन्नि जीमृतवाहनम् । क्षिप्रं स्थगितसंरम्भं प्रदय्यौ विस्मयाकुलः ॥ अहो नु सन्ववानेष कोऽपि धैर्यमहोदधिः। भस्यमाणस्य यस्याङ्गे जायन्ते पुलकाङकुराः ॥ प्रसम्बद्नः क्षिप्रं जीवशेषोऽपि वर्तते । चिन्तायत्वेलपृच्छत्त्वं कोऽसीति विनतात्मजः॥ स तं प्राह किसेतेन तव मक्षय मामिति।

अस्मित्रवसरे शह्खन्डोऽभ्येत्य तमब्रवीत ॥ हा हा मा मा कुथास्ताक्ष्य साहसं किं न परयासे। अस्य विद्याधरेन्द्रस्य स्वस्तिकाङ्क्रमुरस्तटम् ॥ अहं स नागस्ते भक्ष्यं पश्य जिह्नालताद्वयम । विस्फूर्जद्विषफ्रतकारं रत्नस्फीताः फणाश्च मे ॥ इदानीमपि में देहे मांसशोणितमास्ति भोः। न च परयामि ते तृप्तिं स त्वं दूरे स्थितः कुतः ॥ इत्युक्त्वा विपुलं वक्षः प्रसायोंत्तानविप्रहः । तूर्णे मां मक्षयेत्याह स सुपर्णे पुनः पुनः ॥ ततोऽस्थिशेषं तं त्यवत्वा विषण्णे पन्नगेश्वरे । जीमृतवाहनवधूर्गुरुभ्यामाययौ सह ।। दृष्ट्वा मलयवत्यये प्राणनाथं तथागतम् । मुमोहापूर्वशोकाभिधुमेनेवान्धकारिता ॥ जीमृतकेतुस्तनयं विलोक्य सह जायया । पपात मूलनिर्द्रेन इव चन्दनपादपः॥ तार्क्षणाश्वास्यमानेषु तेषु जीमूतवाहनम् । संस्पृद्य पाणिना माता शुशोच करणस्त्रनम् ॥ मृहुर्ताच्छेषजीवोऽपि सोऽववीजजननीं रानैः। मातर्विनश्वरस्य।स्य किं शरीरस्य शोच्यते ॥ भवेऽस्मिन्यवनोद्भान्तर्वाचिविभ्रमभङ्गुरे । जायते पुण्ययोगेन परार्थे जीवितव्ययः ॥ उक्त्वेति विस्जन्याणानविच्छायमुखच्छविः । स्फारेण शोकतमसा जगत्संपूरयतिव ।। ततो मलयवलासीन्मरणे कृतनिश्चया । शोकस्तम्भेन संरुद्धा न चवाल पपात वा ॥ अथ साक्षाद्धगवती गौरी तां भक्तवत्सला। समाश्वास्य सुधासारैस्तद्धर्तारमजीवयत् ॥ वक्रवर्तिश्रियं चास्मै दत्त्वा क्षिप्रं तिरोदधे। ततो देवाः सगन्धर्वास्तस्य सत्त्वमपूजयन् ॥

गरुडोऽ त्यथ ह्रष्टात्मा वरदस्तेन याचितः । प्रददौ सर्वनागानां पुण्यामभयदक्षिणाम् ॥ जीमृतवाहनो हृष्टः प्रययौ दियतासखः । कथित्विति वेतालः पप्रच्छ वसुधाधिपम् ॥ सस्ववाञ्शङ्खचूडोऽत्र किं वा जीमृतवाहनः । इति पृष्टो नृपः प्राह शङ्खचूडोऽत्र सस्वभूः ॥ यो बालोऽपि निजौचित्त्यात्र चचाल महाशयः । जीमृतवाहनस्यैतदात्मदानं किमद्भुतम् ॥ बोधिसस्वः स हि पुरा दत्तवान्वहुशस्तनुम् । तपस्तीवं यशः शुम्नं श्लाच्या श्रीः सस्वमद्भुतम् ॥ निव्याजदानं च नृणां पूर्वाभ्यस्तं हि जायते ।

[ The same story is told in the 23rd तरङ्ग of the शशाङ्कवती रुम्बक of the कथासारित्सागर P. 441-446. निर्णयसागर edition. ]

### Appendix B. नागानन्दस्थसुभाषितानां सङ्ग्रहः ।

| १ अन्योन्यप्रीतिकृतां समानरूपानुरागकुलवयसाम् ।              |              |
|-------------------------------------------------------------|--------------|
| केषांचिदेव सन्ये समागमो भवति पुण्यवताम् ॥                   | (२.१४)       |
| २ आत्मीयः पर इत्ययं खळु कुतः सत्यं कृपायाः कमः ।            | (५.२०. प्र०) |
| ३ आयासः खळु राज्यमुज्झितगुरोस्तत्रास्ति कश्चिद्गुणः ।       | (१.६. च॰)    |
| ४ उत्पद्यन्ते म्रियन्ते च मादशाः शुद्रजन्तवः ।              |              |
| परार्थदत्तदेहानां त्वादशां संभवः कुतः ॥                     | (४.9६)       |
| ५ एकः श्लाच्यो विवस्वान् परहितकरणायैव यस्य प्रयासः।         | (३.१८. च॰)   |
| ६ कन्यका हि निर्दोषदर्शना भवन्ति ।                          | (१.१४.१५)    |
| ७ कि मधुमथनो वक्षःस्थलेन लक्ष्मीमनुद्रहन् निवृत्तो भवति ।   | (२.०.१०४)    |
| ८ कीदशो नवमालिकया विना शेखरकः।                              | (३.२.२३)     |
| ९ कोडीकरोति प्रथमं यदा जातमनिखता।                           |              |
| धात्रीव जननी पश्चात्तदा शोकस्य कः क्रमः ॥                   | (8.6)        |
| १० चिरात्खलु युक्तकारी विधिः स्यायदि युगलमेतदन्योन्यातुरूपं | घटयेत्।      |
|                                                             | (9.90.3)     |
| १९ जाता वामतयैव मेऽच सुतरां प्रीत्ये नवोडा प्रिया ॥         | (३.४. च॰)    |
| १२ त्वं मया संबन्धीति कृत्वा परिहासितः ।                    | (३.३.४५)     |
| १३ मेदोऽस्थिमांसमजास्वसंघातेऽस्मिस्त्वचावृते ।              |              |
| शरीरनाम्नि का शोभा सदा बीभत्सदर्शने ।।                      | (५.२३)       |
| १४ रत्नाकरादते कुतश्चन्द्रलेखायाः प्रसूतिः ।                | (₹.9२.9३)    |
| १५ वन्याः खलु देवताः ।                                      | (9.93.9)     |
| १६ स खल्वेषोऽत्यादरोऽनशीभूतः ।                              | (३.२.४५)     |
| ९७ संरक्षता पन्नगमय पुण्यं मयार्जितं यत् स्वशरीरदानात् ।    |              |
| भवे भवे तेन ममैव भूयात् परोपकाराय शरीरलाभः॥                 | (४.२६)       |
| १८ सर्बोद्धिचिनिधानस्य जरलणलबीयसः।                          |              |
| शरीरकस्यापि कृते मूढाः पापानि कुवत ॥                        | (8.9)        |
| १९ स्वगृहोद्यानगतेऽपि स्निग्धे पापं विशह्क्यते स्नेहात्।    | (५.१. प्र०)  |
| २० स्वाङ्गैरेव विभिषतासि वहसि क्रेशाय कि मण्डनम् ।।         | (३.६. च०)    |

# Appendix C. A NOTE ON METRE.

A Sanskrit stanza or padya is a combination of four padas or quarters, which are regulated either by the number of syllables (সংক্ৰা), or by the number of syllable instants ( মারা).

If the number and postition of syllables in each quarter are fixed, the padya is called बृत्त. It is समवृत्त if all the quarters are similar, अभैसमबृत्त if the alternate quarters are similar, and विषमवृत्त if all the quarters are dissimilar. If the number of syllabic instants in each quarter is fixed, the padya is called जाति.

A syllable or अश्चर is as much of a word as can be pronounced at once, i. e. a vowel with or without one or more consonants. A syllable is लघु (short) or गुरु (long) according as its vowel is short or long. अ, इ, उ, ऋ and ॡ are short vowels; आ, ई, ऊ, ऋ, ए, ऐ, ओ and ओ are long ones. If a short vowel is followed by an anuswara or visarga or a conjunct cousonant, it becomes long in prosody. So also the last syllable of a pada is either long or short according to the exigence of the metre (सानुस्वारश्च दीर्मश्च विसर्गी च गुरुर्भवेत । वर्ण: संबोगपूर्वश्च तथा पादांतगोऽपि वा).

In stanzas of the जाति class, one मात्रा is allotted to a short vowel and two to a long one.

For the purpose of scanning stanzas regulated by the number of syllables, a quarter is divided into गणs (feet) of three syllables each, and in case the number of syllables in the quarter is not exactly divisible by three, each of the remaining syllables becomes a गण. The following verse gives the names and scheme of possible गणड. (आदिमध्यावसानेषु यस्ता यांति लावनम् भजसा गोरवं यान्ति, मना नु गुकलावनम् ॥ also मिलगुकलिलवुश्च नकारो भादिग्धः पुनरादिअयुर्थः । जा गुकमध्यगतो स्लमध्यः सोंडनगुरुः कथितोंडनलवुस्तः ॥ ). Expressed in symbols (the symbol — denoting a short syllable,

and — a long one), the different qus may be represented as follows:—

यति is the pause which we have to make in reciting a line.

The Nagananda has in all 121 verses and 12 different metres are used.

- अनुष्डम्— 8 syllables in a quarter. The fifth syllable of each quarter should be short, the sixth long and the seventh alternately long or short. ( श्लोके पष्ट गुर्फ क्षेयं सर्वत्र लघु पंच-मम्। दिचनु:पादयोन्हरन सप्तमं दीर्धमन्ययो:). The following 24 verses are in this metre. (I) 4, 9,\* 19; (II) 7, 9, 12; (III) 11, 12; (IV) 7, 8, 11, 16, 17, 20, 21, 29; (V) 9, 10, 11, 16, 23, 25, 28, 33.
- \* Following the Calcultta commentator, I have given I. 9. as पश्चावक्त metre in the notes.
- सन्द्रवज्ञा— 11 syllables in a quarter. यति at the fifth. स्यादिद्रवज्ञा यदि तौ जगौ गः, गणड त, त, ज, ग, ग. only one verse in this metre (IV) 5.
- उपजाति— This is a composite metre formed of the combination of इन्द्रवज्ञा and उपद्रवज्ञा (which is exactly like इन्द्रवज्ञा, except that its first syllable is short, गणड ज, ज, ज, ग, ग).

  11 syllables in a quarter. The following 6 verses are in this metre. (IV) 1, 13, 14, 26; (V) 15, 22.
- दुतनिलंबितं— 12 syllables in a quarter. यति at 4th or twice at the 4th and the 8th. द्वृताविलंबितमाह नभी भरी, गणंड, न, भ, भ, र. only one verse in this metre (I) 16.
- मार्किनी— 15 syllables in a quarter. यति at the 8th. ननमयययुतेयं मार्किनी भोगिकोकै: । गणंड, न, न, म, य, य. Two verses in this metre (I) 11; (H) 11.

THE THE SHARE WILL

and specimentally start for

- वसंतितिलका— 14 syllables in a quarter, यति at the 8th, उक्ता वसंतितिलका तभजाजगी गः। गणड, त, भ, ज, ज, ग, ग. The following 8 verses are in this metre. (III) 16; (IV) 6; (V) 3. 5, 6, 12, 29, 37.
- शार्द् लिक्तीडितं 19 syllables in a quarter. यति at the 12th. स्योधैर्यदि मः सजौ सततगाः शार्दूलविकीडितम्। गणs, म, स, ज, स, त, त, ग. The following 32 stanzas are in this metre (1) 1, 3, 5, 6, 7, 8, 10, 14, 15, 17, 20; (II) 2, 3, 10; (III) 4, 5, 6, 9; (IV) 2, 3, 9, 10, 27; (V) 2, 13, 14, 17, 18, 20, 32, 36, 39.
- शालिनी— 11 syllables in a quarter. यति at the 4th, मात्ती गौ चेच्छालिनी वेदलोकी: । गणंड स, त, त, ग, ग. Only one verse in this metre (V) 7.
- शिखारेणी—17 syllables in a quarter. यति at the 6th. रसैरुद्री छन्ना यमनसमलागः शिखरिणी। गणड य, म, न, स, भ, ल, ग. , The following three verses are in this metre. (III) 8: (V) 26, 30.
- स्राचरा— 21 syllables in a quarter. यति at the 7th and the 14th. मभौर्यानां त्रयेण त्रिमुनियतियुता सम्धरा कीर्तितेयम् । गणड म, र, भ, न, य, य, य. The :following 18 verses are in this metre. (1) 2, 12; (II) 13; (III) 7, 15, 18; (IV) 15, 18, 22, 25, 28; (V) 8, 21, 24, 27, 31, 35, 38.
- हरिणी—17 syllables in a quarter. यति at the 6th and the 10th. नसमरसङागः षड्वेदैईयैईरिणी मता। गणड न, स, म, र, स, छ, ग. Only two verses in this metre. (II) 6; (III) 13.

All the above metres are समन्तर. Of the जाति class only one metre i. e. आयो is used in our play.

The general definition of equi is:-

आयी- यस्याः प्रथमे पादे द्वादशमात्रास्तथा तृतीयेपि । अष्टादश द्वितीये चतुर्थके पंचदश There are as many as 9 divisions of saul. The following 22 verses are in the आर्था metre (1) 13, 18; (II) 1, 4, 5, 8, 14; (III) I, 2, 3, 10, 14, 17; (IV) 4, 12, 19, 23, 24; (V) 1, 4, 19, 34, 40.

विस्तासम्बद्धाः स्त्रीत्रमण्याल्याः पृत्या विश

## Appendix D. नागानन्दस्थपद्यानां वर्णानुक्रमस्वीपत्रम् ।

#### 33334666

|                              | भं, श्रो         |                            | अ. श्वा               |
|------------------------------|------------------|----------------------------|-----------------------|
| वाकिप्रविम्बशोभा             | 3                | गतन्मुखं प्रियायाः         | e#                    |
| भवेसरी सवत                   | 4                | कंग्ठे हारलतायोग्य         | - 1                   |
| अद्याननिद्राशयिती            | 444              | कवलितलबर्गपत्रव            | - 78 <del>-17</del> 4 |
| जनमा जपनाभाग                 | 998              | कामेनाकुष्य चापं           | 11                    |
| अभिद्वा ते सपतं              | 398              | कुणसि घणतरुण               | 2                     |
| अन्तराराणी विद्वित           | 1×1              | कुर्भाषी राधिराई           | 413                   |
| अन्त्रीन्यप्रीतिकृता         | 2                | कोंडीकरोति प्रथम           | X6                    |
| अभिरुपिताधिकवरदे             | 415              | कचिद् द्वीपाकारः           | 436                   |
| असी गीतारकी                  | 36               | क्षोंने भस्तवती            | · •                   |
| अस्मिन्त्रध्यशिकातले :       | 8                | सेदाय स्तनभार एव           | \$ <b>\$</b>          |
| अस्या विकेक्य मन्ये          | ×13              | गान्।प्यम्नि न             | 4                     |
| आतमीयः परं इत्यमं            | اه وحسابا        | मोकर्णमणवतदे               | · •                   |
| आवान्तरगंडप॰वाँ              | 4                | रळानिनीविकपीयसान           |                       |
| शामोदागन्दिताचिः             | ¥₹¢              | चमचञ्च्युताचि              | Y-12                  |
| आर्त फण्टमत                  | ×11              | वस्दनस्तागृहभिदं           | 3-4                   |
| आ <del>ठोक्यमान</del> मान    | المسسلم          | च्डांसणि चरणयोः            | 4-99                  |
| आविति संया                   | 494              | विव्हासहलद्वितयस्य         | ×-1-4                 |
| वावेदय ममात्मीय              | 4,4              | <b>ज्वालासक्षां विलोक</b>  | 4-49                  |
| आस्त्री स्वार्त्सकार्य       | 4-10             | विश्व को विश्वह            | 11                    |
| इत्येप भोगिपादिनाः           | 8—£              | तनुरियं तरख                | 998                   |
| उत्पद्धान्ते जिसन्ते च       | V15              | तापातत्स्रणपृष्ट           | 1                     |
| उत्प्रिमाणा त्वां            | 4                | ितिष्टन् भावि पितुः        | 9                     |
| उत्कृतकसलकेसर                | 9-11             | तुल्याः संगतेषात्रिः       | V                     |
| उत्मवन्नव्यं लक्षुञ्जरेन्द्र | <b>&gt;</b> —3   | प्रातोऽयं शक्षम् <b>डः</b> | 344                   |
| वर्णीपः स्पन्न एव            | 1-19             | दक्षिण स्पन्यते चक्षः      | 35                    |
|                              | [ <del>433</del> | दिखाङ्गा हारेचन्द्रसेन     | . :                   |
| पक्ता पुरस्काण               | 1-10             | दिनकरवरिसष्ट               | 1-13                  |
| एक् विनापि हि संगा           | ₹                | द्वय द्वाद्ममधी            | 1                     |
| एतचे भूसताद्वास              | 391              | ं यानम्याजसुपेत्य          | 1-1                   |

|                           | અં. શ્લો.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|---------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| न खलु न खलु               | 299                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| न तथा सुखयीत              | 823                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| नागानां रक्षिता भाति      | 8-79                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| नाहित्राणात्कीर्तिः       | 40                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| निजेन जीवितेनापि          | ५३३                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| निसं प्राणाभिघातात्       | 4-28                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| निद्रामुद्रावबन्धात्      | 3-96                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| निराधारं धैर्य            | 9-30                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| निष्यन्दत इवानेन          | 7-0                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| निष्यन्दश्चन्दनानां       | ₹—-v                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| नीताः किं न निशाः         | ₹                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| न्याय्ये वर्त्मनि योजिताः | 90                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| पक्षोत्क्षिप्ताम्बुनाथः   | 4-39                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| पित्रोविधातुं शुश्रूषां   | 9-8                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| प्रतिदिनमशून्य े          | 899                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| प्रिया सनिहितैवेयं        | 79                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| भक्ला सुदूर               | 493                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| भुक्तानि यौवनसुखानि       | 4-3                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| मधुरामेव वदन्तः           | 999                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| <b>ममै</b> तदम्बार्पय     | 8-98                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| <b>महाहिम</b> स्तिष्क     | ४१३                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| माद्यत्कुञ्जरगण्ड         | 9                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| मूढाया मुहुरश्रु          | 8-9                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| मेदोऽस्थिमांसमज्जा        | 4                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| मेरौ मन्दरकन्दरासु        | 4-96                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| ाम्रियते म्रियमाणे        | ४१७                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| यद्विद्याधरराजवंश         | 290                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| येरत्यन्तद्यापरैः         | 8-90                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| रागस्यास्पद्मित्यवैभि     | 9-4                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| वच्छत्थलम्हि दइआ          | ₹—₹                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| वासोऽर्थं दययेव           | 9-90                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|                           | A Committee of the Comm |

| वासोयुगमिदं रक्तं                          |
|--------------------------------------------|
| विद्याधरेण केनापि                          |
| विछप्तशेषाङ्गतया                           |
| विश्वामित्रः श्वमांसं                      |
| वृष्टिं हृष्टशिखण्डि                       |
| वृष्ट्या पिष्टातकस्य                       |
| व्यक्तिर्व्यञ्जनधातुना                     |
| व्यावृत्येव सितासिते                       |
| शियतेन मातुरङ्के                           |
| शय्या शाद्वलमासनं                          |
| शशिमणिशिला सेयं                            |
| शिरामुखेः स्यन्दत एव                       |
| शिवमस्तु सर्वजगतां                         |
| श्रीहर्षो निपुणः कविः                      |
| संरक्षता पनगमग                             |
| संसंपद्धिः समन्तात्                        |
| समुत्पत्स्यामहे मातः<br>संप्राप्ताखण्डदहाः |
| सर्वाशुचिनिधानस्य                          |
| स्त्रहिदयेन न सोढाः                        |
| स्थानप्राप्त्या द्धानं                     |
| स्फुरसि किमु                               |
| स्मितपुष्पोद्रमो ऽयं                       |
| सस्तानापादलम्बान्                          |
| स्वगृहोद्यानगतेऽपि                         |
| स्वर्गस्त्री यदि                           |
| स्वशरीरमपि परार्थे                         |
| स्वशरीरेण शरीरं                            |
| हंसासेबितहेम '                             |
| हरिहरपिदामहाणं                             |
| हुङ्कारं ददता                              |
| 4                                          |

अं. श्लो. 8-29 4--55 8--94 4--38 5--33 9--98 3---3 8---3 7--5 4-94 4-80 9--3 8--- 34 3-94 8--20 4--34 9-97 9--94 3--90 4-99 4---35 ३---३

#### A list of abbreviations used in the book.

Amara—Amarakos'a Buddha-Buddhacharita Gît-Gîtagovinda Kâdam-Kâdambarî K. P.—Kâvyaprakâs'a Kumar-Kumarasambhava M-Mâlavikâgnimitra Lalita V-Lalitavatsarâja Manu-Manusmrti Mahû-Mahâvîracharita Megha-Meghadûta Mal-Malatîmadhaya Mri, Mk.-Mrohohhakatika Mudrá-Mudrárákshasa Ni-Nirukta Nâgâ-Nâgânanda Raghu-Raghuvams'a Priya-Priyadars'ikâ S'ak-S'akuntala. Rat-Ratnâvalî

Uttar—Uttararâmacharita Veni—Venisamhâra
Vikram—Vikramorvas'îya

#### Errata

#### INTRODUCTION

XI at the bottom for

whnforms oi read who informs.

#### TEXT

|   | 7-78-77   | for | धयन्त्वाद्यापि       | read | धयनस्या अद्यापि  |
|---|-----------|-----|----------------------|------|------------------|
|   | १-१७-तृ०  | for | तथा                  | read | यथा              |
|   | 2-20-83   | for | सावतध्म्             | read | साध्रतम्         |
| * | ३-१५-तृ०  | for | यायाश्च              | read | याताश्च          |
|   | ४-१०-प्र० | for | <b>बेरन्तन्य</b>     | read | <b>येरत्यन्त</b> |
|   | 8-88-8    | for | सरिच्छो              | reed | सारे चेंडो       |
|   | ४-१४-६    | for | चेत:                 | read | चेतें :          |
|   | 8-84-Ho   | for | पुरा भक्षय           | read | पुरामक्षय        |
|   | 8-20-4    | for | स्मशानम् -           | read | इमशानम्          |
|   | ५-७ -= न० | for | विज्ञितोऽसि          | read | वश्चितोऽस्मि     |
|   | ५-२१-दि०  | for | सप्तसि 💮             | read | सप्त सर्पि       |
|   | ५-२८-प्र० | for | <b>उ</b> त्प्रेक्षणा | read | उत्प्रेक्षमाणा   |
|   |           |     |                      |      |                  |

#### NOTES

| P. 4. line 1 for        | forwned read | frowned  |
|-------------------------|--------------|----------|
| P. 17 at the bottom for | regious read | regions. |
| P. 22 line 13 for       | Act 11 read  | Act II.  |